

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.

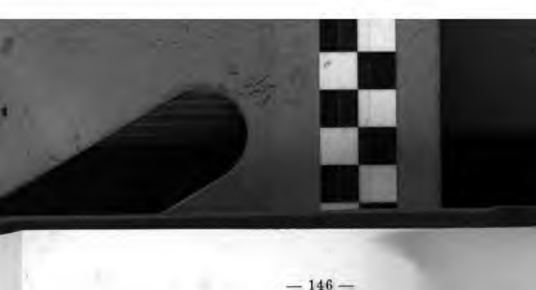
Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

- Не удаляйте атрибуты Google.
  - В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

# О программе Поиск кпиг Google

Muccus Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/





дуальности, для того чтобы совершить это обратакъ необходимо и такъ легко, — тогда какъ это ной Церкви и тягостно, и почти невозможно

Ходъ историческихъ событій подтвол словъ. Вся будущность Славинской п Славянъ, исповъдующихъ латинство. шеніемъ религіознаго вопроса. Если торгнутся отъ Рима и не возвратите ному единству, т. е. къ православію, будеть общая и одинаковая съ суд родовъ католическаго исповъданія; съ ними историческому приговору. рымъ просвътительное начало върм краскъ, у которыхъ церковная съ національностью, которымъ духови Римъ, не могутъ имъть притязаній своей народности. Среди Римско тесно связанныхъ съ духовнымъ лизаціи узами родственными, от своею особенною національность къ латинству какими - то пасын ными дътьми, не имъющими ст Они осуждены на въчное мало: чужомъ ниру. Славянияъ-латин вянской духовной природы. литической самостоятельности п нравственной, при утрать ди Напра оживать розпожновів

воть уже почин опоры, привазаля госія. Ибо.—

тать, не переть тому вато будущей будущей будущей будущей

on supertub.

of the coep
one beauty

in that,

endlence)!

telosient consdelacte, into yas se juliora sento sento



: YEJORBEE SABECETS TOJSEO OTS lui même); въ немъ самомъ, а сякой власти. Когда я называю стара какъ человъчество, я хочу мъ, только въ виду христіанскаго **18 ЭТА МЫСЛЬ ПОЛУЧЕТЬ СВОВ ПОЛ**ітную практическую важность. Поедовъческій разумъ довиветь такъ древности сводится собственно къ въческаго разума \*). Нътъ такого нщей изъ этого начала, которая бы философовъ, отъ идеализма самаго самаго грубаго. И однакоже все это нело на свътъ ничего подобнаго тому горую я назваль Революціей. Потому де явденія христіанства, философская ъ пидивидумъ, могла завладъть, такъ частью. Ибо гражданинъ, - этотъ сударства (но вменно только поэтому .ь, по преимуществу по понятіямъ древизъ ея рукъ. Государству же подлежалъ · мъ. но подлежала и сама мысль человъ-· АОЖИЛО КОНОЦЪ ЭТОЙ, ВОЗВЕДЕННОЙ ВЪ З а-10ВБческой души, провозвёстивъ, предъ редъ лицомъ государства, Того, Вто одинъ пив. Подчинение человъка Богу сокрушило Или въриве, оно преобразило рабство въ виновеніе; ибо таково но существу своему PARTH 28 BATANAM AHA HE HINNSHARTA BINTATA









0/90

444

•.•



Печ со стали ФА Брокгауза въ Лейпцигъ

mopy



·BADATE

BEADIA REC 300



# **ВІОГРАФІЯ** ӨЕДОРА ИВАНОВИЧА ТЮТЧЕВА.



AKSakov, L. >, **MPOBEPEHO** RIPAPIOIA p, 35 r. Өедора Ивановича ТЮТЧЕВА сочиненіе И. С. Аксакова Mockeococ TOTEHA

Will TYTA

TONHTPadp. москва. Типографія М. Г. Волчанинова (бывш. М. Н. Лаврова и К. ). Леонт. пер., донъ Лаврова. 1866.

PG 3-17
T5 Z 63

HABI NE 4 466

(See 11 1953

# ӨЕДОРЪ ИВАНОВИЧЪ ТЮТЧЕВЪ.

## БІОГРАФИЧЕСКІЙ ОЧЕРКЪ.

Небольшая книжка стихотвореній; нъсколько статей по вопросамъ современной исторіи; стихотворенія, изъ которыхъ только очень немногимъ досталась на долю всеобщая извъстность; статьи, которыя всъ были писаны по французски, лъть двадцать, даже тридцать тому назадъ, печатались гдъто за границею, и только недавно, вибств съ переводомъ, стали появляться въ одномъ изъ нашихъ журналовъ.... Вотъ покуда все, что можетъ Русская библіографія занести въ свой точный синодикт, подъ рубрику: «Ө. И. Тютчевъ, род. 1703+1873 г. э. Литературный послужной списокъ не объемисть; имя малознаемое въ массахъ грамотной, — и не только грамотной, даже образованной нашей публики... А между темъ, этимъ самымъ стихотвореніямъ, еще сначала патидесатыхъ годовъ, отводится Русскою критикою мъсто чуть не на ряду съ Пушкинскими; это самое имя, въ теченіи цёлой четверти вёка, во всёхъ свётскихъ и литературныхъ кругахъ Москвы и Петербурга, чтится и славится, знаменуя собою: мысль, позвію, остроуміе въ самомъ изящномъ соединеніи. Странное противоръчіе, не правда ли? Какъ объяснить этотъ недостатокъ популярности при несомивнномъ общественномъ значеніи? эту несоразмърность внъшняго объема литературной деятельности съ обнаруженною авторомъ силою дарованій?.. Но и зд'ясь еще не конецъ недоумъніямъ, неръдко возбуждаемымъ именемъ Тютчева. Ко всьмъ единодушнымъ отзывамъ нашей періодической печати объ его умъ и талантъ, раздавшимся вслъдъ за его кончиною вмёстё съ выраженіями искренней скорби, мы позволимъ себё прибавить еще и свой: Тютчевъ былъ не только самобытный, глубокій мыслитель, не только своеобразный, истинный художникъ-поэтъ, но и одинъ изъ малаго числа носителей, даже двигателей нашего Русскаго, народнаго самосознанія.

Какъ? — скажутъ многіе, встръчавшіе Тютчева на Петербургскихъ балахъ и раутахъ — этотъ почти - иностранецъ, едва ли когда говорившій иначе какъ по - французски; это повидимому чистокровное порожденіе европеизма, безъ всякаго на себъ клейма какой-либо національности, — Тютчевъ, въ которомъ все, до послъдняго сустава и нерва, дышало прелестью высшей, всесторонней, не-русской культуры, — Тютчевъ одинъ изъ представителей Русской народности?!... Трудно мирится такое тяжеловъсное предположеніе съ граціознымъ образомъ этого очаровательно-умнаго, но вполнъ свътскаго собесъдника. Можно ли, позволительно ли возводить его чуть не на степень серьезнаго общественнаго дъятеля?...

Онъ и не дъятель въ общепринятомъ смыслъ этого слова. Онъ просто — явленіе; явленіе общественное и личное, въ высшей степени замъчательное и любопытное для изученія. Его дъятельность, почти непосредственная, сливается съ самимъ его бытіемъ. Вполнъ естественны, вполнъ понятны для насъ всъ помянутыя выше недоумънія. Именно въ виду ихъ мы и считаемъ нужнымъ представить читателямъ не одну общую оцънку литературныхъ останковъ покойнаго Тютчева (что отчасти уже было сдълано и другими), но самую судьбу, личную и внутреннюю, этого Русскаго таланта. Участь талантовъ у насъ на Руси—вообще предметъ высокаго интереса и важности для исторіи Русскаго просвъщенія, тъмъ болье, когда дъло идетъ о такомъ богатствъ даровъ, какимъ былъ надъленъ Тютчевъ... Прослъдить, по возможности, самое развитіе этой многоодаренной природы, — соотношеніе ея особенныхъ психическихъ условій съ условіями бытовыми, общественными, историческими; ту взаимную ихъ связь и зависимость, которая создала, опредълила и ограничила ея жизненный жребій—вотъ задача, которую мы постараемся разръшить, на сколько съумъемъ, въ нашемъ біографическомъ очеркъ.

Первою біографическою чертою въ жизни Тютчева, и очень характерною, сразу бросающеюся въ глава, представляется жарактерною, сразу оросающеюся въ глаза, представляется невозможность составить его полную, подробную біографію. Для большинства писателей, — какъ бы умъренно они себя ни цънили, — потомство, по выраженію Чичикова, все же «чувствительный предметъ». Многіе, еще при жизни, заранъе облегчають трудъ своихъ будущихъ біографовъ подборомъ матеріаловъ, подготовленіемъ объяснительныхъ записокъ. Тютчевъ — на оборотъ. Онъ не только не хлопоталъ никогда о славъ между потомками, но не дорожилъ ею и между современниками; не только не помышлялъ о своемъ будущемъ жизнеописаніи, но даже ни разу не позаботился о составленіи върнаго списка или хоть бы перечня своихъ сочиненій. Если стихи его увидёли свёть, такъ только благодаря случайному, постороннему вмёшательству; въ появленіи ихъ въ печати бывали пропуски въ пять и въ четырнадцать лътъ, котя въ поэтическомъ его творчествъ и не было перерыва. Самая извъстность его, какъ поэта, начинается собственно съ 1854 года, т. е. когда ему пошелъ уже шестой десятокъ лътъ, именно со времени перваго изданія его стихотвореній редакціей журнала «Современникъ,» при содъйствіи И. С. Тургенева. Восколько такое пренебреженіе къ своей авторской личности происходило у Тютчева отъ врожденной ему безпечности и лъни, востолько же, если не болве, отъ особаго рода скромности, смиренія и отъ иныхъ нравственныхъ причинъ, которыя мы обстоятельно разъяснимъ ниже. Здёсь же мы только напередъ заявляемъ о затрудненіяхъ, встрічаемыхъ его біографомъ именно потому, что Тютчевъ никогда ни самъ не занимался, не занималъ и другихъ собственною особою. Никогда ни къ кому не навазывался онъ съ чтеніемъ своихъ произведеній, напротивъ очевидно тяготился всякою объ нихъ ръчью. Никогда не повъствоваль о себъ, никогда не разсказываль самъ о себъ анекдотовъ, и даже подъ старость, которая такъ охотно отдается воспоминаніямъ, никогда не бесъдоваль о своемъ личномъ прошломъ. А такъ какъ слишкомъ двадцать два года этого прошлаго проведены имъ были на чужбинъ, то большая часть самыхъ интересныхъ подробностей его существованія для насъ безвоввратно потеряна. Однакожъ,

несмотря на скудость внёшняго біографическаго матеріала, мы все же въ состояніи намётить—и намётимъ сейчасъ—тё наружныя біографическія рамки, внутри которыхъ совершалось самовоспитаніе его таланта, вообще его внутренняя духовная жизнь,—а только она и заслуживаетъ вполнё серьезнаго, общественнаго вниманія.

T.

Өедоръ Ивановичъ былъ второй или меньшой сынъ Ивана Николаевича и Екатерины Львовны Тютчевыхъ и родился въ 1803 г. 23 Ноября, въ родовомъ Тютчевскомъ, имѣніи, селѣ Овстугъ, Орловской губерніи Брянскаго уѣзда. Тютчевы принадлежали къ старинному Русскому дворянству. въ родословной и не показано, откуда «вывхалъ» нервый родоначальникъ, но семейное преданіе выводить его изъ Италін, гдъ, говорять и понынь, именно во Флоренцін, между купеческими домами встръчается фамилія Dudgi. Въ Никоновской летописи упоминается «хитрый мужь» Захарь Тутчевъ, котораго Дмитрій Донской, предъ началомъ Куликовскаго побоища, подсылаль въ Мамаю со множествомъ волота и двумя переводчиками для собранія нужныхъ свівдъній, — что «хитрый мужъ» и исполниль очень удачно. Въ числъ воеводъ Іоанна III, усмиравшихъ Псковъ, называется также «воевода Борисъ Тютчевъ Слепой» \*). Съ техъ поръ никто изъ Тютчевыхъ не занималъ виднаго мъста въ Русской исторіи, ни на какомъ поприщѣ дѣятельности. Напротивъ, въ половинъ XVIII въка, если върить запискамъ Добрынина, Брянскіе пом'вщики Тютчевы славились лишь разгуломъ и произволомъ, доходившими до неистовства. Однакожъ отецъ Оедора Ивановича, Иванъ Николаевичъ, не только не наслъдоваль этихъ семейныхъ свойствъ, но, напротивъ, отличался необыкновеннымъ благодушіемъ, магкостью, рѣдкою чистотою правовъ, и пользовался всеобщимъ уважениемъ. Окончивъ свое образование въ Петербургъ, въ Греческомъ корпусъ, основанномъ Екатериною въ ознаменование рожде-

<sup>\*)</sup> Карамзинъ т. V, прим. 65 и т. VI, прим. 37.

нія великаго князя Константина Павловича и подъ вліяніемъ мысли о «Греческомъ нрожекть», -- Иванъ Николаевичъ дослужился въ гвардін до поручика и на 22 году жизни женился на Екатерии Львови Толстой, которая была воспитана, какъ дочь, родною своею теткою, графинею Остерманъ. Затвиъ Тютчевы поселились въ Орловской деревив, на зиму перевзжали въ Москву, гдв имвли собственные дома и подмосковную, — однимъ словомъ, зажили темъ известнымъ образомъ жизни, которымъ жилось тогда такъ привольно и мирио почти всему Русскому важиточному, досужему дворянству, не принадлежавшему къ чиновной аристократіи и не овабоченному государственною службою. Не выделяясь ничемъ изъ общаго типа Московскихъ барскихъ домовъ того времени, домъ Тютчевыхъ — открытый, гостепріммный, охотно посъщаемый многочисленною роднею и Московскимъ свътомъ — былъ совершенно чуждъ интересамъ литературнымъ, и въ особенности Русской литературы. Радушный и щедрый хозяннъ быль, конечно, человъкъ разсудительный, съ спокойнымъ, здравымъ взглядомъ на вещи, но не обладалъ ни аркимъ умомъ, ни талантами. Тъмъ не менъе, въ натуръ его не было никакой узкости, и онъ всегда быль готовъ привнать и уважить права чужой, болбе даровитой природы. Здёсь кстати заметить, что его родная сестра и родная тетка Оедора Ивановича была та самая Надежда Николаевна Шереметева, которая, встретившись съ Гоголемъ уже старухою, съумъла его оцънить и понять и, несмотря на разницу лъть, до самой его смерти вела съ нимъ дъятельную дружескую переписку.

Өедоръ Ивановичъ Тютчевъ и по внёшнему виду (онъ былъ очень худъ и малаго роста), и по внутрениему духовному строю, былъ совершенною противоположностью своему отцу; общаго у нихъ было развё одно благодушіе. За то онъ чрезвычайно походилъ на свою мать, Екатерину Львовну, женщину замёчательнаго ума, сухощаваго, нервнаго сложенія, съ наклонностью къ ипохондріи, съ фантазіей развитою до болёзненности. Отчасти по принятому тогда въ свётскомъ кругу обыкновенію, отчасти, можетъ быть, благодаря воспитанію Екатерины Львовны въ домё графини Остерманъ, въ этомъ, вполнё Русскомъ, семействё Тютчевыхъ преобладаль

и почти исключительно господствоваль Французскій языкъ, такъ что не только всв разговоры, но и вся переписка родителей съ дътьми и дътей между собою, какъ въ ту пору, такъ и потомъ, втечени всей жизни, велась не иначе какъ по-французски. Это господство французской р'вчи не исключало однако у Екатерины Львовны приверженности къ Русскимъ обычаямъ, и удивительнымъ образомъ уживалось рядомъ съ церковно-славянскимъ чтеніемъ псалтирей, часослововъ, молитвенниковъ у себя, въ спальной, и вообще со всъми особенностями Русскаго православнаго и дворянскаго быта. Явленіе, впрочемъ, очень неръдкое въ то время, въ концъ XVIII и въ самомъ началъ XIX въка, когда Русскій литературный языкъ былъ еще деломъ довольно новымъ, еще только достояніемъ «любителей словесности», да и дъй-ствительно не быль еще достаточно приспособленъ и выработанъ для выраженія всёхъ потребностей перенятаго у Европы общежитія и знанія. Вмёстё съ готовою западною цивилизаціей заимствовалось и готовое, чужое орудіе обміна имслей. Многіе Русскіе государственные люди, превосходно излагавшіе свои митнія по-французски, писали по-русски самымъ неуклюжимъ, варварскимъ образомъ, точно съвзжали съ торной дороги на жесткія глыбы только-что поднятой нивы. Но часто, одновременно съ чистъйшимъ Французскимъ жаргономъ, словно перенесеннымъ бурею революціи изъ Сен-Жерменскаго предмъстья въ Петербургские и Московские салоны, — изъ однихъ и техъ же устъ можно было услышать живую, почти простонародную, идіоматическую рачь, болъе народную во всякомъ случаъ, чъмъ наша настоящая книжная или разговорная. Разумбется, такая устная рбчь служила чаще для сношеній съ крипостною прислугою и съ низшими слоями общества, — но тъмъ не менъе эта грубая противоположность, эта ръзкая бытовая черта, рядомъ съ върностью бытовымъ православнымъ преданіямъ, объясняетъ многое, и очень многое, въ исторіи нашей литературы и нашего народнаго самосознанія.

Иванъ Николаевичъ Тютчевъ умеръ въ 1846 году, а Екатерина Львовна въ 1866, на 90-мъ году жизни, когда ея сыну-поэту было около 63-хъ лътъ. Старшій сынъ ихъ Николай, родившійся тремя годами ранте Өедора Ивановача,

не имѣлъ съ нимъ ни малѣйшаго сходства, ни физическаго, ни правственнаго. Человѣкъ очень умный и начитанный, Николай Ивановичъ не былъ надѣленъ какими-либо особенными талантами, но отличался строгою аккуратностью, точностью, необыкновенною добротою и скромностью. Страстно любя меньшаго брата, онъ былъ его постояннымъ геніемъхранителемъ, — при всякой бѣдѣ, всюду посиѣшалъ къ нему на помощь: привязанность къ «брату Оедору» наполняла всю его жизнь. Дослужившись до чина полковника въ Генеральномъ Штабѣ, онъ вышелъ въ отставку и проживалъ потомъ то въ деревнѣ, то за границею, то въ Москвѣ, гдѣ и скончался въ 1870 году.

Въ этой-то семьй родился Оедоръ Ивановичъ. Съ самыхъ первыхъ лётъ онъ оказался въ ней какимъ-то особнякомъ, съ признаками высшихъ дарованій, а потому тотчасъ-же сдёлался любимцемъ и баловнемъ бабушки Остерманъ, матери и всёхъ окружающихъ. Это баловство, безъ сомнёнія, отразилось впослёдствіи на образованіи его характера: еще съ дётства сталь онъ врагомъ всякаго принужденія, всякаго напряженія воли и тяжелой работы. Къ счастію, ребенокъ быль чрезвыволи и тяжелой работы. Къ счастю, ребенокъ быль чрезвычайно добросердеченъ, кроткаго, ласковаго нрава, чуждъ всякихъ грубыхъ наклонностей; всъ свойства и нроявленія его дътской природы были скрашены какою-то особенно-тонкою, изящною духовностью. Благодаря своимъ удивительнымъ способностямъ, учился онъ необыкновенно успъшно. Но уже и тогда нельзя было не замътить, что ученіе не было для него трудомъ, а какъ-бы удовлетвореніемъ естественной потребности знанія. Въ этомъ отношеніи баловницею Тютчева являлась сама его талантливость. Скажемъ кстати, что ничто вообще такъ не балуетъ и не губитъ людей въ Россіи, какъ именно эта талантливость, упраздняющая необходимость усилій и не дающая укорениться привычкъ къ упорному, послъдовательному труду. Конечно, эта даровитость нуждается въ высшемъ, соотвътственномъ воспитании воли, но внъшния условія нашего домашняго быта и общественной среды не всегда благопріятствуютъ такому воспитанію; особенно же мало благопріятствовали они при той матеріальной обезпеченности, которая была удъломъ образованнаго класса въ Россіи во времена кръпостнаго права. Впрочемъ, въ настоящемъ случав мы имвемъ двло не просто съ человвкомъ талантливымъ, но и съ исключительною натурою, — натурою поэта.

Ему было почти девять дътъ, когда настала гроза 1812 года. Родители Тютчева провели все это тревожное время въ безопасномъ убъжищъ, именно въ г. Ярославлъ; но раскаты грома были такъ сильны, подъемъ духа такъ повсемвстенъ, что даже въ дали отъ театра войны, не только варослые, но и дъти, въ своей мъръ конечно, жили общею возбужденною жизнью. Намъ никогда не случалось слышать отъ Тютчева никакихъ воспоминаній объ этой годинь, но не могла же она не оказать сильнаго непосредственнаго дъйствія на воспрівичивую душу девятильтняго мальчика. Напротивъ, она-то въроятно и способствовала, по крайней мъръ въ немалой степени, его преждевременному развитію, — что, впрочемъ, можно подметить почти во всемъ детскомъ поколеніи той эпохи. Не эти ли впечатленія детства, како во Тютчеве, такъ и во всёхъ его сверстникахъ-поэтахъ, зажгли ту упорную, пламенную любовь къ Россіи, которая дышетъ въ ихъ поэзіи и которую потомъ уже никакія житейскія обстоятельства не были властны угасить?

Къ чести родителей Тютчева надобно сказать, что они начего не щадили для образованія своего сына, и по десятому его году, немедленно «послѣ Французовъ», пригласили къ нему воспитателемъ Семена Егоровича Раича. Выборъбыть самый удачный. Человѣкъ ученый и вмѣстѣ вполнѣ литературный, отличный знатокъ классической древней и иностранной словесности, Раичъ сталъ извѣстенъ въ нашей литературѣ переводами въ стихахъ Виргиліевыхъ «Георгикъ», Тассова «Освобожденнаго Іерусалима» и Аріостовой поэмы «Неистовый Орландъ». Въ домѣ Тютчевыхъ онъ пробылъ семь лѣтъ; тамъ одновременно трудился онъ надъ переводами Латинскихъ и Итальянскихъ поэтовъ и надъ воспитаніемъ будущаго Русскаго поэта. Кромѣ того, онъ самъ писалъ недурные стихи. Въ двадцатыхъ годахъ, — уже послѣ того, какъ Раичъ изъ дома Тютчевыхъ перешелъ къ Николаю Николаевичу Муравьеву, основателю знаменитаго Училища Колонновожатыхъ, для воспитанія меньшаго его сына, извѣстнаго впослѣдствів писателя Андрея Николаевича Му-

равьева,—онъ сдёлался центромъ особеннаго литературнаго кружка, гдё собирались Одоевскій, Погодинъ, Ознобишинъ, Путата и другіе замёчательные молодые люди, при содёйствіи которыхъ Раичъ и издалъ нёсколько альманаховъ. Позднёе, онъ же два раза принимался издавать журналъ «Галатею». Это былъ человёкъ въ высшей степени оригинальный, безкорыстный, чистый, вёчно пребывавшій въ мірё идиллическихъ мечтаній, самъ олицетворенная буколика, соединявшій солидность ученаго съ какимъ-то дёвственнымъ поэтическимъ пыломъ и младенческимъ незлобіемъ. Онъ происходилъ изъ духовнаго званія; извёстный Кіевскій митрополитъ Филаретъ былъ ему родной братъ \*).

Нечего и говорить, что Равчъ имълъ большое вліяніе на умственное и нравственное сложение своего питомца и утвердилъ въ немъ литературное направление. Подъ его руководствомъ, Тютчевъ превосходно овладелъ классиками и сохранилъ это знаніе на всю жизнь: даже въ предсмертной бользни, разбитому параличемъ, ему случалось приводить на память целыя строки изъ Римскихъ историковъ. — Ученикъ скоро сталъ гордостью учителя, и уже 14-ти лътъ перевелъ очень порядочными стихами посланіе Горація къ Меценату. Ранчъ, какъ членъ основаннаго въ 1811 году въ Москвъ Общества Любителей Россійской словесности, не замедлилъ представить этотъ переводъ Обществу, гдъ, на одномъ изъ обыкновенныхъ засъданій, онъ былъ одобренъ и прочтенъ вслухъ славнъйшимъ въ то время Московскимъ критическимъ авторитетомъ — Мерзляковимъ. Вследъ за темъ, въ чрезвичайномъ заседании марта 30-го 1818 года, Общество почтило 14-тилътняго переводчика званіемъ «сотрудника», самый же переводъ напечатало въ XIV части своихъ «Трудовъ». Это было великимъ торжествомъ для семейства Тютчевыхъ и для самого юнаго поэта. Едва ли, впрочемъ, первый литературный успъхъ не былъ

<sup>\*)</sup> Разсказывають, что когда, послѣ очень долгой разлуки, братья свидълись, и Рашчъ представилъ митрополиту своихъ дочерей, то послъднему показалось, что чуть ли не весь языческій Олимпъ предсталъ предъ нимъ на землю: какія только можно было выбрать изъ святцевъ Греческія минологическія имена, Семенъ Егоровичъ роздалъ ихъ своимъ дочерямъ.

и послёднимъ, вызвавшимъ въ немъ чувство нёкотораго авторскаго тщеславія.

Въ этомъ же 1818 году Тютчевъ поступилъ въ Московскій университетъ, т. е. сталъ вздить на университетскія лекцій, и сперва — въ сопровожденіи Райча, который впрочемъ вскорѣ, именно въ началѣ 1819 года, разстался съ своимъ воспитанникомъ. Въ университетѣ Тютчевъ близко познакомился съ студентомъ Погодинимъ, который былъ старше его тремя годами и старше по курсу. Вотъ какъ вспоминаетъ объ этой университетской порѣ Тютчева нашъ почтенный историкъ (Московскія Вѣдомости 1873 г. № 190):

«....Низенькій, худенькій старичекъ, написалъ я, и самъ удивился. Мнъ представился онъ \*) въ воображеніи, какъ въ первый разъ пришелъ я къ нему, университетскому товарищу, на свиданіе во время ваканціи, пъшкомъ изъ села Знаменскаго подъ Москвою на Серпуховской дорогъ—въ Троицкое, на Калужской, гдъ жилъ онъ въ своемъ семействъ... Молоденькій мальчикъ съ румянцомъ во всю щеку, въ зелененькомъ сюртучкъ, лежитъ онъ, облокотась на диванъ и читаетъ книгу. Что это у васъ? Виландовъ Агатодемонъ.—Или вотъ онъ на лекціи въ университетъ, сидитъ за моею спиною на второй лавкъ и не слушая Каченовскаго, строчитъ на него эпиграммы... Вотъ я пишу ему отвъты на экзаменъ къ Черепанову изъ исторіи Шрекка о Семирамидъ и Навуходоносоръ, ему, который скоро будетъ думать уже о Каннингъ и Меттернихъ....»

Есть и другое воспоминаніе отъ 1818 года. Въ Москву прівхало Царское семейство и съ нимъ, въ званіи наставника въ Русскомъ языкъ при Великой Княгинъ Александръ Оедоровнъ—Жуковскій. Онъ былъ знакомъ и Раичу, и родителямъ Тютчева. Иванъ Николаевичъ захотълъ представить ему своего сына и 17 Апръля рано утромъ повелъ Тютчева въ Кремль. Но тамъ колокола и пушки возвъстили имъ о рожденіи, въ тотъ самый часъ, младенца—будущаго Царя, Государа Александра Николаевича. Это обстоятельство произвело на молодаго Тютчева сильное впечатлъніе \*).

<sup>\*)</sup> Т. е. Тютчевъ.

<sup>. \*\*)</sup> Мы имъемъ въ своихъ рукахъ стихотвореніе самого Федора Ива-

Со вступленіемъ Тютчева въ университеть, домъ его родителей увидёль у себя новыхъ, небывалыхъ въ немъ доселё посётителей. Радушно принимались и угощались стариками и знаменитый Мерзляковъ, и преподаватель Греческой сло-

новича, которое, въ 55-ую годовщину этого дия, попытался онъ продиктовать своей женъ, — уже пораженный параличемъ, за три мъсяца до кончины. Но стихъ уже слабо повиновался больному поэту; измъняла то риема, то размъръ; иногда, среди диктовки, онъ засыпаль отъ утомленія, такъ что на всъ стихотворенія, диктованныя въ это время, слъдуеть смотръть почти какъ на поэтическій бредъ, какъ на неясные отголоски прежней поэтической силы. Воть это стихотвореніе— съ опущеніемъ стиховъ совершенно мепонятныхъ или лишенныхъ всякой мъры; отъ него въеть какою-то особою теплотою чувства:

На ранней дней монхъ заръ,---(такъ начинается оно) Въ Кремлъ, рано утромъ, въ Чудовомъ монастыръ, Въ уютной кельъ, темной и смиренной-Тамъ желъ тогда Жуковскій незабвенный,---Я ждаль его, и въ ожиданьи Колоколовъ Кремля я слушалъ завыванье. За мъдною слъдилъ я бурей, Поднявшейся съ безоблачной лазури И вдругъ смъненной пушечной пальбой... Свътло, хоругвью голубой (?) Весенній первый день, лазурно-золотой, Такъ свътозаренъ былъ надъ праздимчной Москвой... Туть первая меня достигла въсть, Что въ мірв новый житель есть, И новый Царскій гость въ Кремат: Ты въ этотъ день дарованъ быль землъ!.. Съ тъхъ поръ воспоминанье это Въ душъ моей всегда согръто; Въ теченьи столькихъ атъ оно не изивняло, Какъ върный спутникъ мой, повсюду провожало, И нынъ, въ ранній утра часъ, Оно еще, какъ столько разъ, Все также дорого и мило;

весности въ университетъ Оболенскій, и многіе другіе ученые и литераторы: собесъдникомъ ихъ былъ 15 ти-лътній студенть, который смотръль уже совершенно «развитымъ» молодымъ человъкомъ и съ которымъ всъ охотно вступали въ серьезные разговоры и пренія. Такъ продолжалось до 1821 года.

Въ этомъ году, когда Тютчеву не было еще и 18-ти лѣтъ, онъ сдалъ отлично свой последній экзаменъ и получилъ кандидатскую степень. По всемъ соображеніямъ роднихъ и знакомыхъ, предъ нимъ открывалась блестящая карьера. Но честолюбивые виды отца и матери мало тревожили душу безпечнаго кандидата. Предоставивъ решеніе своей будущей судьбы старшимъ, самъ онъ весь отдался своему настоящему. Жаркій поклонникъ женской красоты, онъ охотно посёщалъ светское общество и пользовался тамъ успехомъ. Но ничего похожаго на буйство и разгулъ не осталось въ памяти объ немъ у людей, знавшихъ его въ эту первую пору молодости. Да буйство и разгулъ и не свойственны были его природё: для него имѣли цему только те наслажденія, где было место искреннему чувству или страстному поэтическому увлеченію. Не осталось также, за это время, никакихъ следовъ его стихотворческой деятельности: домашніе знали, что онъ иногда

И днесь, у самыхъ дней моихъ заката.
Мой одръ печальный посътило,
Мою всю душу осънило
И благодатный праздникъ возвъстило...

«Мнъ всегда минлось», — продолжаетъ далъе больной поэтъ, — что этотъ «ранияго событья часъ»

Мић будетъ на всю жизнь благимъ знаменованьемъ. И не ошибся я: вся жизнь моя прошла Подъ этимъ кроткимъ, благостнымъ вліяньемъ....

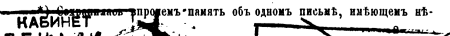
Необходимо пояснить, что для Жуковскаго по тъснотъ помъщенія во дворцъ, была отведена келья въ Чудовомъ монастыръ: тамъ и дожидался его Тютчевъ-отецъ съ сыномъ, какъ вдругъ раздалась пальба, загудъли колокола, и на порогъ кельи появился Василій Андреевичъ съ бокаломъ шампанскаго въ рукахъ и съ въстью о радостномъ событіи.

забавлялся писаньемъ остроумныхъ стишковъ на разные мел-

Въ 1822 году Тютчевъ былъ отправленъ въ Петербургъ, на службу въ Государственную Коллегію Иностранныхъ Дѣлъ. Но въ Іюнъ мъсяцъ того же года, его родственникъ, знаменитый герой Кульмской битвы, потерявшій руку на поль сраженія, графъ А. И. Остерманъ-Толстой посадилъ его съ собой въ карету и увезъ за границу, гдѣ и пристроилъ сверхштатнымъ чиновникомъ къ Русской миссіи въ Мюнхенъ. «Судьбъ угодно было вооружиться послъднею рукою Толстаго (вспоминаетъ Өедоръ Ивановичь въ одномъ изъ писемъ своихъ къ брату, лътъ 45 спустя), чтобъ переселить меня на чужбину.»

Это быль самый рёшительный шагь въ жизни Тютчева, определившій всю его дальнейшую участь.

На козлахъ той кареты, которая увезла графа Остермана-Толстаго и 18-ти летняго Тютчева за границу, уселся и благополучно прибыль въ Мюнхенъ, виъсть съ ними, старикъдядька Өедора Ивановича, Николай Асанасьевичъ Хлоповъ. Онъ не захотёль разстаться съ «дитятею,» которое взлелёяль съ 4 хъ-лътняго возраста, -- которое и само платило ему равною привязанностью. Съ умилениемъ упоминаетъ о своемъ дядькъ и о своей дътски-страстной къ нему любви покойный поэть- также въ одномъ изъ писемъ къ своему брату, въ 1869 году, почти полстольтие после путешествия въ Мюнхенъ. Николай Аванасьевичъ былъ когда-то крепостнымъ г. Татищева, затемъ отпущенъ на волю и поступилъ въ услуженіе къ Ивану Николаевичу Тютчеву, у котораго и остался по самую свою смерть. Грамотный, благочестивый, онъ пользовался большимъ уважениемъ своихъ господъ, и во время пребыванія въ Мюнхен'в вель постоянную переписку съ Екатериной Львовной. Онъ акуратно доносиль ей всъ интересныя, съ его точки зрвнія, подробности объ ея сынв-лвнивомъ на письма и нисколько не заботившемся о матеріальной сторонъ существованія. Къ сожальнію, не сбереглось ни одного изъ этихъ донесеній, а было бы любопытно видёть, какъ отражалась жизнь поэта ея поэтическою стороною въ своеобразномъ изложеніи стараго дядьки и сквозь призму его сужденій \*).





Въ Мюнхевъ старикъ остался въренъ всъмъ Русскимъ обычаямь, и въ Немецкой квартире Тютчева устроиль себе уютный Русскій уголовъ съ иконами и лампадою, словно перенесенный изъ какого-нибудь Московскаго прихода Николы на Курьихъ Ножкахъ или въ Сапожкахъ. Онъ ввялъ въ свое завъдывание хозяйство юнаго дипломата и собственноручно готовиль ему столь, угощая его, а порою и его пріятелей-иностранцевъ, произведеніями русской кухни. Николай Аоанасьевичь остался въ Мюнхенъ до самой женитьбы Өедора Ивановича въ 1826 году, а потомъ возвратился къ Ивану Николаевичу, въ дом' котораго, черезъ несколько летъ, и умеръ. Онъ завъщаль своему питомцу нарочно имъ сооруженную для него, Өедора Ивановича, икону Өеодоровской Божіей Матери, съ изображеніями четырехъ Святыхъ по угламъ, празднуемыхъ въ самые, по мнънію Хлопова, зна-менательные для Тютчева дни. Выборъ этихъ дней и надписи на задней доскъ образа, начертанныя самимъ Николаемъ Аванасьевичемъ, его тяжелымъ, старообразнымъ почеркомъ, въ высшей степени оригинальны: въ нихъ столько простой, искренней любви и въ то же время столько наивнаго смещенія понятій, что ихъ нельзя читать безъ особеннаго умиленія и улыбки. Свади иконы и по срединъ написано: «Сему образу праздисство Февраля 5; въ сей день мы съ Өедоромъ Ивановичемъ прівхали въ Петербургъ, гдв опъ вступиль въ службу.» На правомъ верхнемъ углу, позади Апостола Варооломея, надимсь, объясняющая день отвезда «въ Баварію» (1822 г. Іюня 11) и прівзда въ Москву, чрезъ три года, въ отпускъ. На другомъ углу, соотвътствующемъ изображению Преподобнаго Макарія, слъдующая надпись: «Генваря

1034

которую связь съ извъстнымъ граціознымъ стихотвореніемъ Тютчева, написаннымъ къ 16-ти-лътней великосвътской красавицъ:

Я помию время зололов, Я помию сердцу милый край, и проч.

По поводу этой красавнцы Хлоповъ сердито докладывалъ въ своемъ письмъ изъ Мюнхена матери влюбленнаго автора, что Федоръ Ивановичъ изволилъ обмъняться съ нею часовыми шейными цъпочками и вмъсто своей золотой получилъ въ обмънъ только шелковую...

19, 1825 г. Өедоръ Ивановичъ долженъ помнить, что случилось въ Минхенъ отъ его нескромности и какая грозила опасность. Внику, повади Св. Евоимія Великаго: «20 Генваря, т. е. на другой же день все кончилось благополучно.» Наконецъ на четвертомъ углу: «Св. Исакія. Въ сей день, въ бытность нашу въ Варшавъ» (проъздомъ въ отпускъ) «произведенъ Өедоръ Ивановичъ въ намеръ-юнкеры»... Затъмъ опять по срединъ, другая надпись: «Въ память моей искренней любви и усердія къ моему другу Өедору Ивановичу Тютчеву. Сей образъ по смерти моей принадлежить ему. Подписано 1826 года Марта 5-го Николай Хлоповъ.»

И обравъ овято сохранялся у Тютчева въ кабинетъ до самой его кончины.

Какъ ни мелочна повидимому эта біографическая подроб-ность, но она не лишена вначенія. Она характеризируетъ и самого Тютчева, котораго слуга, бывшій крѣпостной, его дядька и поваръ, называетъ своимъ другомъ, и ту эпоху, когда типы подобные Хлопову были нерѣдки. Благодаря имъ, этимъ высокимъ нравственнымъ личностямъ, возникавшимъ среди и вопреки безиравственности историческаго соціальнаго строя, -- даже въ чудовищную область крипостныхъ отношеній проступали, порою, кроткіе лучи все облаго раживающей, все возвышающей любви. Условія зависимости и неравенства согръвались человъчностью, даже окрашивались какимъ-то мяткимъ, поэтическимъ колоритомъ. — Николай Асанасьевичъ вполит напоминаетъ знаменитую няню Пушкина, воспътую и самимъ поэтомъ, и Дельвигомъ, и Языковымъ. Этимъ нянямъ и дядькамъ должно быть отведено почетное мъсто въ исторіи Русской словесности. Въ ихъ правственномъ воздійствін на своихъ питомцевъ слёдуеть, по крайней мёрё от-части, искать объясненіе: какимъ образомъ, въ концё прош-лаго и въ первой половинё нынёшняго столётія, въ наше оторванное отъ народа общество, -- въ эту среду, хвастливо отрекавшуюся отъ Русскихъ историческихъ и духовныхъ преданій, пробирались иногда, неслышно и незам'ятно, струи чистъйшаго народнаго духа? Откуда и чемъ питалось и поддерживалось въ нашихъ, повидимому вполнъ офранцуженныхъ поэтахъ и дъятеляхъ, проявлявшееся въ нихъ порою истинно-русское чувство и русская мисль? Да и вообще, кажется

намъ, исторія умственнаго общественнаго развитія въ Россіи едвали можеть быть вполнъ понята безъ частной исторіи семей, бевъ оцвики той степени участія, повидимому неразумнаго, самовольнаго, непрошеннаго, но темъ не менъе часто спасительнаго, которое въ нашей личной и общественной судьов приходится на долю семь и быту,непосредственному дъйствію преданія и обычая... Конечно, не Хлопову собственно быль обязань Тютчевь сохраненіемъ своей духовной самостоятельности на чужбинъ; но не могла же, однако, воспримчивая душа поэта не испытывать особеннаго благотворнаго ощущенія, когда тамъ, въ Баварін, вдалекъ отъ Россін, по возвращенін иной разъ поздней ночью на свою Немецкую квартиру съ какого-нибудь придворнаго Нъмецкаго бала или раута, -- его встръчала ласковая Русская журьба и освияла тихимъ своимъ светомъ ламиада, неугасимо теплившаяся предъ иконами стараго дядьки.

Такъ какъ мы уже заговорили о бытовыхъ непосредственныхъ «вліяніяхъ» въ жизни Тютчева, то приведемъ и еще обращикъ. Вотъ два отрывка изъ писемъ Өедора Ивановича къ своей второй женъ. Они рисують намъ наглядную картину домашняго быта того времени, а также и взаимныхъ отношеній Тютчева и Екатерины Львовны, т. е. сына и матери, разделенныхъ, повидимому, неизмеримою умственною пропастью: онъ — высокообразованный дипломать, воспитавшійся за границею мыслитель, чуждый православныхъ обыкновеній, котораго весь домашній строй жизни быль по необходимости иностранный; она, при всемъ своемъ Французскомъ языкъ, простая, русская, православная, женщина... Не думая не гадая ни о какомъ вразумленіи и вліяніи, слёдуя только обычаю и влеченію сердца, она относится къ Европейскому умнику, какъ бывало къ ребенку Өединькъ, -- и зрълый, почти уже старый сынъ ея съ умиленіемъ поддается ея материнскимъ требованіямъ, понимая и цёня ихъ благое вначеніе.

Въ 1843 году Тютчевъ прівзжаль изъ Мюнхена въ Москву для свиданія съ родными, которыхъ не видёлъ слишкомъ пять лётъ; на возвратномъ пути за границу онъ остановился въ Петербургъ, и въ письмъ къ своей женъ, еще не бывавшей въ Россіи, такъ разсказываетъ свое прощаніе съ семьей и Москвою:

«...Toute ma famille m'a accompagné jusqu'au bureau des diligences, et l'apparition de ma mère dans un pareil endroit était un fait sans précédent et sans analogue dans sa vie. Je n'ai pas besoin de te dire que dans la matinée du jour de mon départ, qui était un Dimanche, il v a eu après la messe le Te Deum obligé, suivi d'une visite dans une des chapelles les plus révérées de Moscou, où se trouve une image miraculeuse de la S-te Vierge d'Ibérie. En un mot tout s'est passé dans les formes de la plus stricte orthodoxie... Eh bien, pour qui ne s'y associe qu'en passant, pour qui peut en prendre à son aise, il y a dans ces formes si profondement historiques, il y a dans ce monde russo-byzantin. où la vie et le culte ne font qu'un, et si vieux que Rome ellemême, comparée a lui, sent quelque peu l'innovation, - il y a dans tout cela, pour qui a l'instinct de ces choses, une grandeur de poésie incomparable, une grandeur telle qu'elle subjugue l'inimitié la plus acharnée... Car au sentiment de ce passé déjà si vieux, vient fatalement s'associer le pressentiment d'un avenir incommensurable »... \*)

Другое письмо къ ней же, отъ 11 Сентября 1858 года,

<sup>\*) «...</sup>Все семейство проводило меня до конторы дилижансовъ, и появление моей матери въ такомъ мъсть было дъломъ небывалымъ, не витвишемъ себт начего подобнаго въ ся жизни. Нужно ли тебт разсказывать, что въ день моего отъбзда, который примелся въ Воскресенье, была объдня, а послъ объдни неизбъжный молебенъ, затъмъ посъщение одной изъ самыхъ чтимыхъ въ Москвъ часовенъ, гдъ находится чудотворная вкона Иверской Божіей Матери. Однимъ словомъ, все произопло согласно съ порядками самаго взыскательнаго православін... Ну что же? Для человъка, который пріобщается пъ нинъ только мимоходомъ и въ мъру своего удобства, есть въ этихъ формахъ, такъ глубоко историческихъ, въ этомъ міръ Византійско-русскомъ, гдъ жизнь и върослужение составляють одно, --- въ этомъ мірѣ столь древнемъ, что даже Римъ, въ сравнени съ нимъ, пахнетъ новизною, есть во всемъ этомъ . для человъка, снабженнаго чутьемъ для подобныхъ явленій, величіе поэзік необычайное, такое величе, что оно преодолъваетъ самую ярую враждебность... Ибо къ ощущению прошлаго, - и такого уже стараго прошлаго, - присоединяется невольно, какъ бы предопредвлениемъ судьбы, предчувствие неизивримаго будущаго...

когда Тютчеву было почти 55 лёть: «...J'ai encore une fois pris congé de ma mère; j'ai encore une fois fait les trois saluts en terre à côté d'elle devant sa Vierge de Cazan, encore une fois, en m'en allant de sa chambre, appuyé mon dernier regard sur elle, en l'accompagnant du même pressentiment parfaitement naturel», etc. \*).

Въ 1822 году, когда Тютчевъ переселился на житье въ Мюнхенъ, политическое значене этого города было иное, не-

мюнхенъ, политическое значене этого города обло иное, нежели теперь. Священный Союзъ былъ въ полномъ ходу, и частые конгрессы придавали ему еще болъе дъйствительной силы. Только семь лътъ прошло по умиротворени Европы. Россія была въ апогет величія и славы, и второстепенные Германскіе дворы видъли въ ней оплотъ своей автономіи противъ посягательства Габсбурговъ и Гогенцоллерновъ. Во главъ тивъ посигательства глосоурговъ и гогенцоллерновъ. Во главъ этихъ второстепенныхъ державъ, составлявшихъ въ федера-тивномъ Германскомъ устройствъ коллективный противовъсъ Австріи и Пруссіи, стояла Баварія, какъ самая крупная, и поэтому играла нъкоторую политическую роль. Дипломатиче-ская миссія въ Мюнхенъ не считалась еще тогда, со стороны кабинетовъ, исполненіемъ только приличій между-державнаго этикета. Дипломатическій корпусъ въ Мюнхенъ въ тъ годы быль многочисленный, и Баварскій царствующій домъ старался придать юному королевству, пожалованному въ это зва-ніе лишь недавно, благодаря Наполеону и ловкости курфюрста Макса-Іосифа, всевозможный блескъ и значение. Съ восществіемъ на престоль въ 1825 г. Людвига I, началось то, преисполненное ученыхъ претензій, пересовданіе Мюнхена въ Нъмецкія Авины, которое, не претворивъ Нѣмцевъ въ Эллиновъ, стало однакоже вскорѣ привлекать и доселѣ привлекаетъ туда множество путешественниковъ— собраніями образцовъ искусства, музсями, пинакотеками, глиптотеками и разнообразными зданіями-моделями. Щедрость короля сгруппировала въ Мюмхенъ немало знаменитыхъ художниковъ и ученыхъ; въ числъ

<sup>\*) «...</sup>Я еще разъ простился съ моей матерью, еще разъ положилъ, рядомъ съ нею, три земныхъ поклона предъ ея Казанской Божіей Матерью; еще разъ, уходя изъ ея комматы; оглянулъ ее последнимъ взглядомъ, съ темъ же, какъ и прежде, предчукствіемъ, — совершенно естественнымъ» и проч.

носледнихъ были Окенъ и Шеллингъ, которыми и украсился вновь открытый Мюнхенскій университетъ.

Съ перевздомъ Тютчева въ Мюнхенъ начинается тотъ пробыть во внышних біографических данных, который пополнить неть теперь почти никакой надежды и который продолжается до самаго его обратнаго переселенія въ Россію. А между твиъ этотъ періодъ времени безъ сомпвнія самый важный въ его жизни, - періодъ его умственняго и духовняго самосложенія. Впрочемъ, объ его внутреннемъ рость, о рость его мысли и таланта, мы еще можемъ судить по его литературнымъ произведеніямъ, по тому строю понятій и мивній, который онъ высказываль повднее, въ Россіи, и который быль имъ выработанъ еще въ чужихъ краяхъ; поэтому, характервзуя Тютчева какъ мыслителя и поэта, мы еще не разъ возвратимся къ періоду его долгольтняго пребыванія за границею. Здёсь же, согласно съ принятымъ нами планомъ, мы нивемъ двло по преимуществу съ внишней біографической стороной его жизни, для которой именно и недостаеть наддежащаго матеріала. Его письма къ отцу и матери сохранились только съ 1836 года, и представляють скудное содержаніе. Изъ писемъ его первой жены, въ началь 30-годовъ, намъ раскрывается также очень не многое. Особенно мало данныхь о первыхъ десяти годахъ его заграничнаго существованія. Мы знаемъ только, что перепесенный вкезапно на западно-европейскую арену, въ блестящій дипломатическій кругь, Тютчевь нисколько не потерялся, - что m-г или Негг Тутие́вз (какъ произносили его мудреную для себя фамилію иностранцы) скоро сталъ любимцемъ высшаго Мюнхенскаго общества и непремъннымъ членомъ всъхъ свътскихъ и несвътскихъ сборищъ, гдъ предъявлялся запросъ на умъ, обравованность и таланть; что наши посланники въ Мюнхенъ, Потемкинъ, а потомъ князь Г. И. Гагаринъ, всегда принимали въ его судьбъ живое, искреннее участіе; что Тютчевъ не однажды посъщаль Парижъ и другія столицы Германіи; что вообще его частная жизнь была не бъдна личными романтическими драмами, не представляющими впрочемъ ника-кого интереса для нашихъ читателей; что при всемъ томъ онъ много читаль, учился и быль въ частомъ общении съ Германскими учеными и литераторами. Объ этомъ последнемъ

обстоятельствъ, касающемся исторіи его внутренняго развитія, мы скажемъ подробнъе въ своемъ мъстъ, а теперь поспъшимъ дочертить начатыя нами внъшнія біографическія рамки.

Въ 1825 году Тютчевъ пріважаль на короткое время въ отпускъ въ Москву, къ своимъ редителямъ; въ 1826 году, 23-хъ лётъ отъ роду, онъ женился въ Мюнхенъ на милой, граціозной, умной, нъсколько старшей его, вдовъ нашего бывшаго министра при одномъ изъ второстепенныхъ Германскихъ дворовъ, Истерсона. Урожденная графина Ботмеръ, она происходила по матери изъ рода Ганштейнъ. Такимъ образомъ Тютчевъ породнился разомъ съ двумя старыми аристократическими фамиліями Баваріи и попаль въ целый сониъ Нъмцевъ-родственниковъ Впрочемъ, послъдніе мало были способны уразуметь Тютчева и вообще симпатизировать съ его оригинальною и уже вовсе не Нъмецкою природою. За то скромная гостиная Тютчевыхъ въ Мюнхенъ, при общительномъ характеръ предсстной хозяйки, стала вскоръ сборнымъ мъстомъ всъхъ даровитыхъ и вообще замъчательныхъ людей въ городъ; особенно часто посъщаль ее поэтъ Гейне. Съ особеннымъ сочувствиемъ упоминаютъ также о Тютчевыхъ, мужѣ и женъ, Кирьевские (Петръ и Иванъ Васильевичи) въ письмахъ своихъ въ Москву, къ матери, отъ 1830 года, ивъ Мюнхена, гдъ оба брата слушали лекцін Шеллинга \*). Отъ этого брака Өедоръ Ивановичъ имълъ трехъ дочерей. Сохранившаяся отъ того времени домашияя переписка свидътельствуетъ, что Тютчевы, оба плохіе хозяева, при немалой уже семь и при своемъ общественномъ положеніи, часто были озабочиваемы и затрудняемы недостаткомъ денежныхъ средствъ.

Въ 1830 году Тютчевъ возилъ свою жену въ Петербургъ знакомиться съ ея Русскими родными. Въ 1833 году онъ былъ, по собственной охотъ, отправленъ «курьеромъ» съ дипломатическимъ поручениемъ на Іонические острова. Въ концъ 1837 года, уже каммергеръ и статский совътникъ, онъ былъ повышенъ по службъ, именно назначенъ старшимъ секретаремъ посольства въ Туринъ,—что было впрочемъ не

<sup>\*)</sup> См. Сочиненія И. В. Киртевскаго, т. І. Віографія.

совсёмъ согласно съ его желаніемъ: онъ надёялся получить ивсто въ Ввив. Прежде чвиъ отправиться на свой новый постъ, онъ снова привезъ жену и дътей въ Петербургъ, гдъ и оставиль ее, при своихъ родныхъ, на всю виму, а самъ вскоръ убхалъ опять въ Мюнхенъ и оттуда въ Туринъ. Объ этихъ его поездкахъ въ Петербургъ мы не имеемъ никакихъ подробныхъ свъденій. Съ къмъ видался онъ тогла всего болъе, быль ли знакомъ съ кругомъ Петербургскихъ литераторовъ, успъвалъ ли обращать на себя надлежащее вниманіе-ничего этого мы не знаемъ; по всему видно, что эти порздки не оставляли по себр особаго стрбя вр тогдашнемр обществъ, -- да Тютчевъ, впрочемъ, и не добивался извъстности; она наконецъ составилась сама собою, но, кажется, гораздо поздиве. Пробывъ зиму въ Петербургв, жена съ дътьми возвратилась весною къ мужу, но осенью того же года скончалась въ Туринв \*).

Въ 1839 году Тютчевъ женился снова, на вдовъ баронессъ Дернгеймъ, женщинъ замъчательной красоты и ума, урожденной баронессъ Пфеффель, —впрочемъ изъ семейства болъе Французскаго, чъмъ Нъмецкаго, происхожденіемъ изъ Альзаса. Тютчевъ не долго оставался въ столицъ Піемонта, гдъ къ тому же очень скучалъ и гдъ тогда не было почти никакой политической и общественной жизни. Исправляя, за отсутствіемъ посланника, должность повъреннаго въ дълахъ

Кще томиюсь тоской желаній. Кще стремиюсь къ тебъ душой, И въ сумеркъ воспоминаній Кще ловию я образъ твой и проч.

<sup>\*)</sup> Тютчева отправилась изъ Петербурга моремъ, на томъ самомъ пароходъ «Николай», который, почти у береговъ Пруссіи, впезапно, почью, былъ охваченъ пожаромъ и погибъ въ пламени. Пассажиры, въ ужасъ, кто какъ былъ, столпились на узкой лъстищъ, спущенной съ парохода къ подоспъвшимъ лодкамъ: произошла стращиая давка, многіе попадали въ море и утонули. Тютчева выказала замъчательное мужество: она сошла съ парохода послъднею, съ тремя своими маленькими дътьми, мзъ которыхъ младшему было полтора года. Весь ея гардеробъ и вещи погибли. Эта катастрофа окончательно потрясла ея, и безъ того разстроенное, здоровье. Къ ней-то относятся стихи Федора Ивановича:

и видя, что дёль собственно не было никакихъ, нашь поэтъ, въ одинъ прекрасный день, имфя неотложную надобность съёздить на короткій срокъ въ Швейцарію, заперъ дверь посольства и отлучился изъ Турина, не испросивъ себё формальнаго раврёшенія. Но эта самовольная отлучка не прошла ему даромъ. О ней узнали въ Петербургъ, и ему повельно было оставить службу, при чемъ сняли съ него и званіе камергера... Тютчевъ однако не поъхаль въ Россію, а переселился опять въ знакомый, почти родной ему Мюнхенъ, въ ожиданіи пока въ Петербургъ разъяснится недоравумъніе и примирятся съ оригинальною выходкою дипломата-поэта.

Съ 1840 года Тютчевъ зажилъ въ Мюнхенъ прежнею жизнью, усердно посъщая общество и самъ не менъе ревностно посъщаемый. Многіе изъ иностранныхъ дипломатовъ, бывшихъ въ ту пору въ Мюнхенъ, до сихъ поръ хранятъ въ памяти часы, проведенные въ его домъ. Такъ намъ недавно довелось прочесть нъсколько строкъ о немъ въ статъъ за подписью «Léon Boré», озаглавленной «Souvenirs de voyage» и помъшенной въ № 12 Января 1873 г. одной Французской провинціальной газеты: L'Union de l'Ouest. Въ этой статъъ много невърностей, но тъмъ не менъе замъчательно, что авторъ, черезъ тридцать лътъ, не зная даже, живъ ли еще Оедоръ Ивановичъ, съ восторгомъ и благодарностью воспоминаетъ о своихъ бесъдахъ съ нимъ за вечернимъ чайнымъ столомъ въ его Мюнхенской гостиной, даже цитуетъ, какъ сужденіе авторитета, слова Тютчева о тогдашней политикъ Тьера, съ восхищеніемъ говоритъ объ его Французской прозъ и указываетъ на другаго французскаго дипломата, почитатсля Тютчева, барона Вургуана, mr. le baron Paul de Bourgoing \*)... Въ одномъ изъ писемъ Тютчева

<sup>\*)</sup> Разсказывая о вечернемъ собранія, въ Мюнхенъ, въ Сентябръ 1843 года, у Французскаго посланника при Баварскомъ дворъ и пэра Франція, барона Бургуана, Boré прибавляетъ: «Parmi les invités, l'on distinguait le baron (!) de Tutcheff (prononcez Toutechef), ancien ministre russe accredité à la cour de Bavière (неправда), et certes, ce n'était pas faire un mince éloge de ses études et de ses qualités sociales, lorsque, ayant pu apprécier les unes et les autres, on les mettait sur la même ligne... J'aimais singulièrement à causer

къ своей жень изъ Петербурга, именно отъ 16 Сентября 1871 годя (слъдовательно за два года до кончины), мы читаемъ слъдующія строки:... «En fait de nouveaux arrivés il y a le nouveau ministre de Grèce, Boudouris, que nous avons beaucoup vu et même connu comme tout jeune homme dans lo temps à Munich. Il est venu me voir et m'a réellement étonné par la vivacité de ses souvenirs. C'était à croire que nous nous étions rencontrés l'avant-veille seulement... Il m'a cité jusqu'à certains propos qu'il prétend avoir été dits par moi dans le temps... Car il paraît qu'alors déjà je disais des mots \*)...»

Впрочемъ, кто хоть разъ въ живни встрвчалъ Тютчева, тому уже мудрено было его позабыть: такъ непохожъ былъ онъ на другихъ; такъ выдълялось впечатлъніе, производимое его ръчами изъ массы всёхъ прочихъ однородныхъ впечатлъній.

avec le baron de Tutcheff... Aussi était-ce pour moi un vif plaisir de prendre chez lui, le thé, certains soirs, où il me faisait avertir qu'il n'irait pas dans le monde. Son foyer m'était ouvert avec une politesse toute française par sa seconde femme, la belle, gracieuse et spirituelle petite-fille (T. e. petite-nièce) du littérateur alsacien Conrad Pfeffel...» Aante: «Ma reconnaissance pour les agréments et les avantages que m'ont procurés, pendant plusieurs années, les conversations du baron de Tutcheff, m'imposent en quelque sorte le devoir de le faire connaître un peu comme écrivain, car il écrivait aux heures libres que lui laissait sa double existence d'homme d'affaires et d'homme du monde, et vous verrez, par un trop court échantillon, comment ce Russe maniait notre langue...» O ctate Teorque, которую забсь разумъеть Вогé, и объ его сужденін по поводу тогдашней политики Тьера, ны будемь говорить нодробите въ другомъ мъсть.

<sup>\*) «</sup>Въ числъ новопрівзжихъ есть новый ининстръ Греціи, Будурисъ, котораго мы много видали и даже знавали во время оно, въ Мюнхенъ, еще совершенно молодынъ человъкомъ. Онъ навъстиль меня и истинно изумилъ живостью своихъ восноминаній. Можно было бы нодумать, что наша встръча съ нимъ была не дальше какъ вчера. Онъ даже привелъ мнъ иъсколько изръченій, будто бы мною тогда вымолвленныхъ... Должио быть, значитъ, и ужъ и тогда говорилъ о строты...» (mots—почти не переводимо по-русски какимъ-либо однимъ словомъ, безъ впитета: умное, острое выраженіе, сужденіе, изръченіе).

Въ 1843 году Тютчевъ, какъ уже было упомянуто, пріва-жалъ изъ Мюнхена въ Москву и въ Петербургъ, чтобъ предва-рительно подготовить свое перемъщеніе въ Россію и устроить дъло по службъ. Въ этотъ прівадъ онъ особенно сошелся съ княземъ П. А. Вяземскимъ и вообще принятъ былъ въ Петербургскомъ высшемъ свъть какъ лицо уже замъченное въ Европъ, уже извъстное остротою имсли и слова. Объ этомъ пріємъ, въроятно непохожемъ на прежніе, и о дружескомъ вниманіи князя Вяземскаго онъ самъ съ благодарностью отзывается въ письмахъ къ женъ; пишеть о томъ же и отцу съ матерью, которые, кажется, были очень озабочены общественнымъ положениемъ своего сына и нетерпъливо желали, чтобъ вскоръ снята была опала, тяготъвшая надъ нимъ за самовольную отлучку изъ Турина. Посътивъ, на возвратномъ пути въ Мюнхенъ, семейство Крюднеровъ въ Петергофѣ, онъ познакомился у нихъ съ графомъ Бенкендорфомъ, чрезъ котораго и подалъ Государю какую-то записку или проектъ политическаго содержанія, -- какого именно, мы не знаемъ: никакихъ слъдовъ черновой рукописи въ его бущагахъ не сохранилось. Есть, впрочемъ, основание думать, что эта записка касалась нашей политики на Востокъ. Нельзя не сожальть объ утрать этой записки, если только она утрачена: очень можеть быть, что она отыщется со временемъ въ архивахъ Министерства иностранныхъ дълъ, виъстъ со многими другими мемуарами и политическими письмами Тютчева, адресованными какъ къ графу Нессельроде, такъ и въ поздивишее время.

Лётомъ 1844 г. Тютчевъ, съ женой и съ дётьми, окончательно водворяется въ Россіи, и именно въ Петербургѣ, изрѣдка совершая поъздки за границу и ежегодно въ Москву... Но сообщимъ сначала нѣсколько документальныхъ данныхъ объ его прівздахъ въ Россію въ 1843 и въ 1844 г. и о представленной имъ чрезъ графа Бенкендорфа запискъ. Изъ писемъ къ женъ: отъ 9-го Сентября: «Je vais rejoindre les Krudener à Péterhof, et de là le comte Benkendorf nous emmène dans son château de Fall, proche de Réval.» Отъ 29 Сент: «Ma visite chez le comte Benkendorf a été de cinq jours fort agréablement passés. Je ne puis assez me féliciter d'avoir fait la connaissance du brave homme, qui en est le

propriétaire. C'est certainement une des meilleures natures d'homme, que j'aie jamais rencontrées. Il est un despersonnages les plus influents, les plus haut placés de l'Empire et exercant par la nature de ses fonctions une autorité presqu'aussi absolue que celle du Mattre. Voilà ce que je savais, et ce n'est pas certainement cela qui pouvait me prévenir en sa faveur... J'ai été par conséquent d'autant plus aise de me convaincre, que c'était en même temps un homme parfaitement bon et honnête. Il m'a comblé d'amitiés beaucoup à cause de m-me Krudener et un peu aussi par sympathie personnelle; mais ce dont je lui sais plus de gré encore que de son accueil, c'est de s'être fait l'organe de mes idées auprès de l'Empereur qui leur a accordé plus d'attention que je n'osais l'espérer. Quant au public, j'ai été à même de m'assurer, par l'écho que ces idées y ont trouvé, que j'étais dans le vrai, et maintenant, grace à l'autorisation tacité qui m'a été accordée, il sera possible d'essayer quelque chose de sérieux... \*)

<sup>\*) ...«</sup>Я ъду въ Крюднерамъ въ Петергофъ, откуда графъ Бенкендорфъ везетъ насъ въ свой замокъ Фалль близь Ревеля»... «Я провелъ у графа пять дней самымъ пріятнымъ образомъ. Не могу довольно нарадоваться, что пріобрёль знакомство такого слевнаго человёка, каковъ хозяннъ здъщняго мъста. Это конечно одна изъ лучшихъ человъческихъ натуръ, когда-либо мною встръченныхъ. Онъ принадлежить из наиболъе вліятельнымъ, наивыше поставленнымъ лицамъ въ Имперіи и сверхъ того по самому характеру своихъ должностей пользуется властью почти такою же безусловною, какъ и власть самого Повелителя, Вотъ что мив было извъстно, и конечно уже не это могло меня расположить въ его пользу... Тъмъ пріятиве мив было убъдиться, что онъ въ то же время соверіменно добрый и честный человінть. Онъ осыпаль меня ласками, большею частью ради г-жи Крюднерь и частью также изъ личной ко миж свипатів; но за что я еще болье благодарень, чывь за пріемь, это за то, что онъ взядся быть проводникомъ монхъ мыслей при Государъ, поторый удълнав имъ больше вниманія, чемь я смель ожидать. Что касается до публики, то я могь удостовъриться по отголоску, который встрътнан въ ней эти ион мысан, что я наналь на правду, н теперь, благодаря молчаливому поощрению, которое мив оказано, можно булеть попытаться на что-нибудь серьезное ...

Изъ письма къ отцу и матери 1843 года изъ Ревеля отъ 3 Сентября: разсказавъ о своей повзакъ къ графу Бенкендорфу и объ его дружественномъ пріемъ, Тютчевъ продолжаеть: «Mais ce qui m'a été particulièrement agréable, c'est l'accueil qu'il a fait à mes idéés relativement au projet que vous savez, et l'empressement qu'il a mis à les appuyer auprès de l'Empereur. Car le lendemain même du jour où je lui en avais parlé, il a profité de la dernière entrevue qu'il a eue avec l'Empereur avant son départ, pour les porter à sa connaissance. Il m'a assuré, que mes idées ont été accueillies assez favorablement et qu'il y avait lien d'espérer qu'il pourra y être donné suite. Je lui ai demandé de me laisser cet hiver pour préparer les voies, et je lui ai promis de venir le trouver soit ici, soit ailleurs, pour prendre des arrangements définitifs. Au reste il n'est pas le seul ici qui s'intéresse à la question, et je crois que le moment était opportun pour la soulever... Nous verrons».. \*).. Возвратившись въ Мюнхенъ, Тютчевъ не переставалъ думать о переселения въ Россію. Повздка его оживила; съ новыми Петербургскими знакомыми и друзьями завелась у него довольно частая переписка. Лътомъ слъдующаго года онъ написалъ и напечаталъ «Письмо къ издателю Всеобщей Аугсбургской Газеты, доктору Кольбу» которое, въ подлинника и въ Русскомъ переводъ, спуста тридцать лътъ, обнародовано и въ Россіи, именно въ 10 «тетрали Архива» 1873 года подъ заглавіемъ:

<sup>\*) «</sup>Но что мив было осебенно пріятно, эте его вниманіе въ моммъ мыслямъ отнесительно извёстнаго вамъ проекта, и та посившная готовность, съ которою овъ оказалъ имъ педдержву у Государя: потому что, на другой же день нашего разговора, овъ воспользовался послёднимъ своимъ свиданіемъ съ Государемъ предъ его отъвздомъ, чтобы довести объ нихъ до его свёдёнія. Онъ унёрялъ меня, что мен мысли были приняты довольно благосилонно, и есть поводъ надёяться, что имъ будетъ данъ ходъ. Я просилъ его предоставить мив эту звиу на подготовленіе путей и объщаль, что непремённо пріёду къ нему, сюда ли или куда бы то ни было, для екончательныхъ распоряженій. Впрочемъ не онъ одинъ интересуется вепросомъ, и я думаю, что минута для его возбужденія была пригодиа... Увидимъ»... Все это загадии, которымъ разъясненія мы помуда еще не знаемъ.

«Россія и Германія». Едвали это не быль его первый напечатанный прозаическій трудь. Онъ не остался не заміжченнымъ и Русскими соотечественниками: есть указаніе въ одномъ изъ писемъ Тютчева къ отцу, что статья была прочтена, и не безъ сочувствія, самимъ Государемъ Николаемъ Павловичемъ \*).

<sup>\*)</sup> Что статья Тютчева была напечатана-это несомивнию; но именно ли въ Аугсбургской Газетъ, этого мы еще не можемъ утверждать навърное, потому что, не смотря на всв наши старанія, намъ до сихъ поръ не удалось розыскать изданія этой газеты за 1844 годъ. Подлинная рукопись (руки самого О. Ивановича) начинается обращениемъ автера въ самену Кольбу (ено опущено въ Руссковъ Архивъ). Вотъ первыя строки этого обращения: «L'accueil que vous avez fait dernierement à quelques observations que j'ai pris la liberté de vous adresser, ainsi que le commentaire modéré et raisonnable dont vous les avez accompagnées, m'ont suggeré une singulière idée. Que serait-ce, monsieur, si nous essayons de nous entendre sur le fond même de la question? Je n'ai pas l'honneur de vous connaître personnellement; en vous écrivant, c'est donc à la Gazette Universelle d'Augsburg que je m'adresse». Изъ этого видно, что въ Аугсбурской Газетъ уже и прежде была напечатана, если не цълан статья, то какан-нибудь замътка Тютчева съ примъчаниемъ самого Кольба, въроятно по тому же вопросу о политическихъ отношенияхъ Германии и России.—Все это, конечно, со временемъ разъиснится, какъ скоро удастся пересмотръть въ заграничныхъ библістекахъ изданіє этой газеты за 1844 годъ. Между тъмъ у насъ предъ глазями письмо Федора Ивановича въ отцу, уже изъ Петербурга, отъ 29 Октября 1844 года, въ которомъ онъ называеть эту статью брошюрою (можеть быть, ради краткости выраженія); именно, упомянувъ о свиданіи съ генераль-адъютантомъ Нарышкинымъ, котораго называетъ своинъ zélateur (усердствующимъ ему), онъ прибавляетъ: eil m'a dit qu'ayant lu, par hazard, une brochure que j'ai publiée l'été dernier en Allemagne, il en avait, suivant son habitude, parlé à tout le monde, et avait finalement réussi à la saire lire à l'Empereur qui, après l'avoir lue, a declaré qu'il y retrouvait toutes ses idées, et a paru curieux de savor qui en était l'auteur. Je suis assurément très flatté de cette coïncidence, mais par des motifs qui, je puis le dire, n'ont rien de personnel... Тютчевъ ничего не поясняетъ болъе

Дело по службе скоро уладелось: Тютчеву были возвращены всъ служебныя права и почетныя званія, и повельно было состоять по особымъ порученіямъ при государственномъ канцлеръ. Вообще появление его въ Петербургскомъ свътъ сопровождалось блестящимъ успехомъ. Онъ сразу занялъ въ обществъ то особенное, видное положение, которое удерживалъ потомъ до самой своей кончины и на которое давали ему такое право его образованность, его умъ и таланти. Предъ нимъ открылись настежь вст двери-и дворцовъ, и аристократическихъ салоновъ, и скромныхъ литературныхъ гостиныхъ: всв наперерывъ желали залучить къ себв этого Русскаго выходца изъ Европы, этого пріятнаго собеседника, привлекавшаго къ себъ общее вниманіе оригинальною грацією всего своего вившняго и духовняго существа, самостоятельностью своей мысли, сверкающею остротою своихъ импровизованныхъ ръчей. Онъ самъ, въ письмахъ къ отцу и матери, свидътельствуеть о радушномъ пріемъ, ему оказанномъ, объясняя, впрочемъ это радушіе, съ привычною ему скромностью, свойствами Русскаго національнаго характера... «Какъ могли вы вообразить — пишеть онъ къ нимъ, черезъ мъсяцъ по прівадв въ Петербургъ — что я опять оставлю Россію?. Да еслибъ меня назначили посланникомъ въ Парижъ съ темъ, чтобы тотчасъ покинуть Россію, я бы поколебался принять. Это говорю только, чтобъ дать вамъ понять, какъ мало я тороплюсь отсюда уфхать... И наконецъ,— отчего-жъ въ томъ и не сознаться? — Петербургъ, какъ общество, едва ли не одно изъ самыхъ пріятинхъ містопребываній въ Европі. А когда я говорю Иетербурга, — я разумбю Россію, Русскій характеръ, Русскую общительность... То же самое и въ Москвъ, только еще въ высшей степени. Дойдя до 40 лъть, никогда, такъ сказать, и не живши въ Русскомъ обществъ, я очень доволенъ, что нахожусь теперь въ немъ, и очень отрадно пораженъ тъмъ необычнымъ благоволеніемъ, которое

о брошюръ, и очевидно упоминаетъ объ ней и о прочтеніи ен Государемъ только потому, что такое извъстіе должно было доставить нъкоторое удовольствіе его старикамъ-родителямъ и успокоить ихъ на счетъ его дълъ по службъ, тогда еще не устроенныхъ. Самую статью мы подробно излагаемъ ниже.

мить оказывають. Не только что мое тщеславіе этимъ польщено; итьть, это еще другое чувство,—чувство лучшее чты тщеславіе.» \*)

Въ 1848 году Тютчевъ опредъленъ старшимъ цензоромъ при Особой Канцеляріи Министерства Иностранныхъ Дель, съ оставлениемъ въ прежней должности. Въ этомъ же году. или въ началъ 1849 года, написалъ онъ статью, озаглавленную въ рукописи: La Russie et la Révolution (Poccia и Революція). Она также пом'ящена во Французскомъ подлинникъ и въ Русскомъ переводъ въ Русскомъ Архивъ 1873 года тетр. 5. Но оказывается, чего многіе не знали, что она въ томъ же 1849 году была напечатана отдёльною брошюрою, въроятно безъ въдома автора, во Франціи, въ очень маломъ числъ экземпляровъ, барономъ Павломъ Бургуаномъ, бывшимъ Французскимъ посланникомъ при Мюнхенскомъ дворъ, коротко знавшимъ Тютчева. Копія съ рукописи была доставлена изъ Петербурга въ Мюнхенъ родственнику Өедора Ивановича по женъ, барону Пфеффелю, который, конечно, не замедлиль распространить ее въ Мюнхенскомъ дипломатическомъ кругу, гдв она и дошла до барона Бургуана. Но брошюра, какъ видно изъ краткаго обзора и разбора ея въ Revue des Deux Mondes (1 juin 1849), носить иное, болье заманчивое названіе: Метоіге

<sup>\*) &</sup>lt;...Comment avez-vous pu imaginer que quelque chose qu'il arrive, je quitterais la Russie?... On me nommerait ambassadeur à Paris, à la condition de m'en aller immédiatement de la Russie, que j'hésiterais à accepter. C'est pour vous dire combien peu je suis pressé de m'en aller, et ma femme l'est encore moins... Et puis, pourquoi ne l'avouerions nous pas, Pétersbourg, comme société, est peut-être un des plus agréables séjours qu'il y ait en Europe. Et quand je dis Pétesrbourg, c'est la Russie, c'est le caractère russe, c'est la sociabilité russe... Et voilà ce qui faitl que ma femme est si impatiente d'aller à Moscou, parcequ'elle est sûre de retrouver tout cela à Moscou à un plus haut degré encore... Pour moi, arrivé à l'âge de 40 ans, sans avoir p. a. d. jamais vécu au milieu de la société russe, je me trouve très agréablement impressionné de la bienveillance qu'on m'y témoigne. Ce n'est pas ma vanité seulement qui s'en trouve flattée: c'est encore un autre sentiment, un sentiment meilleur que la vanité...>

рте́senté à l'empereur Nicolas, depuis la révolution de Fevrier, par un Russe, employé supérieur aux affaires étrangères. (Записка, представленная Императору Николаю, послѣ Февральской революціи, Русскимъ чиновникомъ выстаго разряда при Министерствѣ Иностранныхъ Дѣлъ). Дѣйствительно ли была она представлена Государю, намъ неизъвъстно; но нѣтъ сомнѣнія, что на такое заглавіе авторъ не давалъ, да и не могъ бы дать, разрѣшенія \*). Въ томъ же журналѣ Revue des Deux Mondes, въ 1-ой Январской книжкѣ 1850 года, напечатана другая статья Тютчева, также бевъ его подписи, именно: La Question Romaine et la Papauté (Римскій Вопросъ и Папство). Обѣ статьи произвели сильное впечатлѣніе за границею, особенно послѣдняя, которая обратила на себя вниманіе и въ Россіи. Редакторъ журнала Лоранси (Laurentie) предпослалъ статьѣ длинное примѣчаніе съ возраженіями, довольно живыми, въ защиту католицизма и съ указаніемъ, что статья La Question Romaine и брошюра: Ме́тоіге рге́зепtе à l'empereur Nicolas написаны однимъ и тѣмъ же лицомъ.

Въ 1854 году появилось въ IV кн. журнала Современникъ (изданія Некрасова и Панаева) собраніе стихотвореній Тютчева, которое вслідь за тімь, нісколько пополненное, было выпущено редакціей въ світь отдільною книжкою, въ числі 95 піссь. Съ этого только времени быль занесень Тютчевь, такъ сказать оффиціально, въ число Русскихъ стихотворцевь, въ спискі которыхъ онь до тіхь поръ не состояль. Здісь кстати разсказать странную внішнюю судьбу поэзіи Тютчева, объясняемую, впрочемъ, какъ увидимъ впослідствіи, отчасти его личнымъ характеромь и особенностями

<sup>\*)</sup> Both Rakh Hauhhaeter penensia be Revue des Deux Mondes (Be othère Chronique de la quinzaine): Une indiscrétion habilement calculée a mis en circulation dans les salons diplomatiques de l'Allemagne un document quasi-officiel, qui apporte sur la politique latente du Czar, avec de nouvelles considérations mystiques, quelques lumières précieuses et d'une couleur originale. C'est un écrit qui porte le titre: Mémoire présenté u проч. Un ancien diplomate, m-r Paul de Bourgoing, l'a récueilli en Allemagne et lui a donné en France la publicité d'un très petit nombre d'exemplaires.

его поэтическаго творчества. По отъёздё его въ Мюнхенъ 1822 году, первыя его стихотворенія появляются въ печати въ Альманахъ Уранія 1826 года, изданномъ Москвъ М. П. Погодинымъ и Раичемъ. — три перевода и одно оригинальное стихотвореніе «Проблескъ», отміченные 1823 и 1824 годами. Затемъ, въ 1827 году Тютчевъ опять является вкладчикомъ въ новомъ альманахъ своего бывшаго учителя Ранча Съверная Лира, гдъ помъщаетъ шесть піесъ (изъ нихъ 4 переводныхъ). Два стихотворенія напечатаны въ Съверныхъ Цвътахъ 1827 года. Изъ помътъ подъ нъкоторыми стихотвореніями видно, что Тютчевъ посылаль не самыя новыя, послёднія свои произведенія, а переводы и стихи прежнихъ летъ, т. е. самой ранней своей молодости; они вообще слабы и не могли обратить на себя особеннаго вниманія, хотя въ нікоторыхъ піссахъ уже проявляется своеобразная фактура стиха и мъстами блещетъ истинная поэзія. Наконецъ, въ плохомъ журналь Раича Галатея. въ 1829 и 1830 году, Тютчевъ, върный своему наставнику, помъщаетъ тринадцать стихотвореній, изъ которыхъ снова пять переводныхъ; но въ числъ оригинальныхъ есть нъсколько піесъ первостепеннаго достоинства, которыя, впоследствіи перепечатанныя, признаны всёми критиками за его лучшія произведенія, но въ то время прошли совершенно незамъченными (напримъръ: «Гроза,» «Видъніе» и проч.). Чрезъ пять леть въ Молве, еженедельномъ прибавлени къ Телескопу (журналу, издававшемуся въ Москвъ Надеждинымъ), появилось превосходное по содержанію и по форм'є стихотвореніе его «Silentium,» также вовсе не заміченное читающею публикою \*).

<sup>\*)</sup> На это обстоятельство указаль первый П. В. Анненковь въ своей біографіи Станкевича (1857 г.). Упомянувь о поміщенныхь въ Молві первыхь дирическихь стихотвореніяхь Брасова, въ которыхь, «не смотря на благородство чувствь, замітень нісколько узкій взглядь на предметы», г. Анненковь прибавляєть: «Любопытно, что въ томъ же 1835 г. Молва напечатала Silentium, О. Тютчева — произведеніе глубокаго, поэтически-философскаго харавтера, не обратившее однакоже на себя должнаго вниманія»... Между тімъ эти стихотворенія Брасова пользовались тогла въ обществъ значительнымь успіхомь.

Наконецъ нашелся въ Мюнхенъ Русскій, который понялъ значеніе поэтическаго таланта Тютчева, собраль, сколько могь, его стихотвореній и доставиль ихъ въ 1836 году Пушкину. Этотъ Русскій быль князь Иванъ Сергьевичь Гагаринь, въ настоящее время священникъ Ордена Іезунтовъ. Онъ служилъ тогда при нашей миссіи въ Мюнхенъ, гдъ его дядя, князь Григорій Ивановичь Гагаринь, находился посланникомь. Русская литература обязана искреннею благодарностью князю Ивану Гагарину за то, что онъ извлекъ изъ-подъ спуда поэтическія творенія Тютчева (которыя безъ того, въроятно, бы погибли или растерялись) и отнесся съ ними прямо къ Пушкину, который съ 1836 года предпринялъ издание своего четыремъсячнаго обозрънія Современникъ. Пушкинъ, какъ извъстно, быль выше всякой мелочной авторской зависти и всегда самымъ радушнымъ образомъ привътствоваль каждый проблескъ истиннаго дарованія. Онъ тотчасъ же оціниль стихи Тютчева по достоинству, и съ ІІІ-го же тома своего Современника началь ихъ последовательное печатание подъ общимъ заглавіемъ: «Стихотворенія присланныя изъ Германіи», и за подписью:  $\theta$ . Т. По смерти Пушкина, Современникъ издаваемый уже Плетневымъ, продолжалъ ежегодно пом'вщать на своихъ страницахъ н'всколько стихотвореній Тютчева, до начала 1840 года включительно. Всего съ 1836 г. по 1840 г. напечатано въ Современникъ 39 пьесъ, въ томъ числъ «Silentium», напечатанное прежде въ Молвъ и еще итсколько піссъ, уже помъщенныхъ въ Галатев. Почему въ Современникъ не было выставлено полнаго имени автора-мы разъяснить не умфемъ. Стихотворенія О. Т. обратили на себя внимание публики, но не вызвали ни одного отзыва въ тогдашнихъ нашихъ журналахъ.

Затемъ съ 1840 до 1854 года, следовательно въ течени четырнадиати летъ, не появляется въ печати ни одного стихотворенія Тютчева, если не считать его перевода изъ Шиллера «Поминки,» помещеннаго въ Рауте, альманахе Н. В. Сушкова. Между темъ эти 14 летъ были едва ли, во всей его жизни, не самыя обильныя поэтическимъ творчествомъ. Не мене любопытно и следующее обстоятельство. Въ 1850 году въ томъ же Современнике, но издаваемомъ тогда И. И. Панаевымъ и поэтомъ Некрасовымъ, напечатана

статья Некрасова подъ названіемъ «Русскіе второстепенные поэты», второстепенные, — пишеть авторъ — не по степени достоинства, а по степени извъстности, такъ какъ наша публика заучила себъ только пять поэтическихъ именъ: Пушкинъ, Жуковскій, Лермонтовъ, Крыловъ, Кольцовъ, едва ли болъе. Эта замъчательная статья, въ которой Некрасовъ является истиннымъ знатокомъ и ценителемъ поэтической красоты, посвящена вся поэзіи Тютчева, о которомъ авторъ судить только по стихотвореніямъ, напечатаннымъ въ Современникъ 1836 — 1840 года, объясняя, что «поэтическая дъятельность г-на Ө. Т. прододжалась только пять льть: впрочемъ не можемъ сказать навпрное, печаталь онь или нътъ идъ-нибудь свои стихотворенія прежде.» Но особенно странно и даже забавно читать следующія строки, где авторъ статьи, какъ бы въ потьмахъ, ощупью, старается добраться до личности поэта, до настолщаго смысла подписи  $\hat{\Theta}$ . T.; странно и забавно потому, что этотъ поэтъ не только жилъ въ одномъ городъ съ авторомъ, но нисколько не скрывался, напротивъ принадлежалъ вполнъ свъту и обществу, и быль ревностнымь посътителемь всякихь общественныхъ собраній. Упомянувъ объ общемъ заглавіи, подъ которымъ поміщены были въ первый разъ стихи Тютчева въ Пушкинскомъ Современникъ, г. Некрасовъ прибавляетъ:

Прежде всего скажемъ, что хотя они и присылаемы были изъ Германіи, но не подлежало никакому сомивнію, что авторъ ихъ былъ Русскій: всё они написаны были чистымъ и прекраснымъ языкомъ, и многія носили на себё живой отпечатокъ Русскаго ума, Русской души. Подпись  $\Theta$ . T- $\theta$ ъ, вмёсто  $\theta$ . T., появившаяся вскоре подъ однимъ изъ нихъ, окончательно подтвердила, что авторъ ихъ нашъ соотечественникъ. Сдёлавъ это примёчаніе для тёхъ, которыхъ могло бы испугать заглавіе стихотвореній, мы продолжаемъ... Съ тёхъ поръ это имя вовсе исчезло изъ Русской литературы. Неизвёстно навёрное, обратило ли оно на себя вниманіе публики въ то время, какъ появилось въ печати; но положительно можно сказать, что ни одинъ журналъ не обратиль на него ни малёйшаго вниманія.

Эти строки характеризують всего боль самого Тютчева и служать аркимъ свидътельствомъ, какъ мало добивался онъ авторской славы. Г-нъ Некрасовъ въ стать своей всъми си-

лами старается растолковать публикъ ея несправедливость къ анонимному поэту, перепечатываетъ изъ прежняго «Современника» 24 пьесы и заканчиваетъ статью «желаніемъ, чтобы стихотворенія г. Ө. Т. были изданы отдъльно. «Мы можемъ ручаться» — прибавляетъ онъ — «что эту маленькую книжечку каждый любитель отечественной литературы поставитъ въ своей библіотекъ рядомъ съ лучшими произведеніями Русскаго поэтическаго генія.»

Такимъ образомъ Тютчевъ, хоть и на 47 году жизни, дождался наконецъ оцънки своему таланту. Статья Некрасова, напечатанная въ журналь, пользовавшемся тогда большимъ успъхомъ, произвела въ публикъ сильное впечатлъніе. Стихотворенія, уже давно напечатанныя и въ свое время ускользнувшія отъ вниманія, стали перечитываться вновь; въ нихъ открывали красоты, прежде не замеченныя. Анонимъ разумъется обнаружился, да онъ никогда и не прятался. Тэмъ не менъе и еще четыре года сряду имя Тютчева не появляется въ печати, хотя многія его пьесы ходили въ спискахъ по рукамъ въ Москвъ и въ Петербургъ. Можетъ быть и еще долве продолжалось бы такое оригинальное отношение поэта къ печати, еслибъ не вмёшался въ дёло посторонній человъкъ, который взялъ на себя трудъ привесть въ исполнение желаніе, выскаванное Некрасовымъ. Нашъ извъстный писатель и ревностный тогда сотрудникъ журнала Современникъ, Иванъ Сергъевичъ Тургеневъ, познакомившись съ поэтомъ, испросилъ у него, безъ всякого, конечно, труда, право для редакціи на изданіе его стихотвореній, собраль, при помощи семьи Өедора Ивановича, все, что можно было собрать, - и такимъ образомъ состоялось въ 1854 году то первое изданіе, о которомъ упомянуто было выше, и въ которомъ Тютчевъ самъ, лично, не принималъ никакого участія. Съ того времени положеніе Тютчева, какъ поэта, измѣнилось; къ нему обращались съ просьбою о сотрудничествъ, и стихотворенія его стали появляться довольно часто, по крайней мурт безъ большихъ перерывовъ, въ разныхъ повременныхъ изданіяхъ.

Въ 1857 году Тютчевъ написалъ, въ видъ письма къ князю горчакову (нынъ канцлеру) статью или записку о цензуръ, которая тогда ходила въ рукописныхъ спискахъ и, можетъ быть, не мало содъйствовала болье разумному и свободному взгляду на вначение печатнаго слова въ нашихъ правительственныхъ сферахъ. Она, во Французскомъ подлинникъ и въ переводъ, также помъщена въ Русскомъ Архивъ 1873 г. Въ томъ же 1857 году Тютчевъ занялъ мъсто предсъдателя Санктпетербургскаго Комитета Иностранной Цензуры, оставаясь въ то же время въ въдомствъ Министерства Иностранныхъ Дълъ. Его просвъщенное, разумно-либеральное предсъдательство въ этомъ Комитетъ, неръдко расходившееся съ нашимъ административнымъ міровозъръніемъ, а потому подъконецъ и ограниченное въ своихъ правахъ, памятно всъмъ, кому было дорого живое общеніе съ Европейскою литературою. Въ этой должности онъ и состоялъ до самой своей кончины, послъдовавшей 15-го Іюля 1873 года, въ Царскомъ Селъ.

Такимъ образомъ завершился второй, последній, Петер-бургскій періодъ жизни Тютчева, начавшійся съ 1844 года и продолжавшійся 29 леть. Онъ не богать, какъ мы видели, внѣшнимъ біографическимъ матеріаломъ или внѣшнею дѣя-тельностью. Но всѣ эти 29 лѣтъ были непрерывною дѣятельностью мысли, сердца, поэтическаго творчества. Его умъ бодрствоваль и свътиль неослабно; его сужденія озаряли темную глубину современныхъ міровыхъ вопросовъ; на каждое важное явленіе исторіи, какъ за предълами, такъ и внутри Россіи, отзывался онъ устною ръчью или стихами. Мы еще возвратимся къ Петербургскому періоду его жизни и взглянемъ на него поближе именно съ этой стороны; но діло вътомъ, что вся эта внутренняя дізтельность Тютчева была проявленіемъ духа уже вполнѣ возмужавшаго,—не новымъ фазисомъ, въ который, съ прівздомъ въ Россію, вступило его міросозерцаніе, а лишь выраженіемъ его правственнаго, уже окончательно опредълившагося строя, -- дальнъйшимъ развитіемъ и разъясненіемъ прежде пріобрътенныхъ, уже установившихся, воззръній и убъжденій. Его оригинальный умственвившихся, воззрънии и уозъждения. Его оригинальный уметвенный, нравственный, поэтическій, вообще духовный типъ не видоизмѣнился въ теченіи послѣднихъ 29-ти лѣтъ, остался все тотъ же какимъ былъ и въ 1844 году, когда Тютчеву, послѣ долгаго заграничнаго пребыванія, привелось наконецъ поселиться въ Россіи, и не мѣшалъ ему быть во всякое время современнъйшимъ изъ современниковъ. Какой же это былътипъ и какимъ образомъ могъ онъ сложиться тамъ, на чужбинъ? Эти вопросы побуждаютъ насъ обратиться назадъ къ Мюнхенскому періоду его жизни, и къ характеристикъ его внутренняго существа.

## II.

Въ 1822 году перевядъ изъ Россіи за границу значиль не то что теперь. Это просто быль временный разрывъ съ отечествомъ Железныхъ дорогъ и электрическихъ телеграфовъ тогда еще и въ помине не было; почтовыя сообщенія совершались медленно; Русскіе путешественники были редки. Отторгнутый отъ Россіи въ самой ранней, нежной молодости, когда ему было съ небольшимъ 18 летъ, закинутый въ дальній Мюнкенъ, предоставленный самъ себе, Тютчевъ одинъ, безъ руководителя, переживаетъ на чужбине весь процессъ внутренняго развитія, отъ юности до зрелаго мужества, и возвращается въ Россію на водвореніе, когда ему пошелъ уже пятый десятокъ летъ Двадцать два года лучшей поры жизни проведены Тютчевымъ за границею...

Представимъ же его себъ одного, брошеннаго чуть не мальчикомъ въ водоворотъ высшаго иностраннаго общества, окруженнаго всъми соблазнами большаго свъта, искушаемаго собственными дарованіями, которыя тотчасъ же, съ перваго его появленія въ этой блестящей Европейской средь, доставили ему столько сочувствія и успъха,—наконецъ любимаго, балуемаго женщинами, съ сердцемъ падкимъ на увлеченія страстныя, безоглядочныя... Какъ, казалось бы, этой 18-льтней юности не поддаться обольщеніямъ тщеславія, даже гордости? Какъ не растратить въ этомъ вихръ суеты, въ обазніи внъшней жизни, сокровища жизни внутренней, высшія стремленія духа? Не слъдовало ли ожидать, что и онъ, подобно многимъ нашимъ поэтамъ, поклонится кумиру, называемому свътомъ, пріобщится его злой пустоть, и въ погонь за успъхами принесеть не мало нравственныхъ жертвъ, въ ущербъ и правдъ, и таланту?

Но здъсь-то и поражаеть насъ своеобразность его духовной природы. Именно къ тщеславію онъ и быль всего менъе

склоненъ. Можно сказать, что въ тщеславів у Тютчева быль органическій недостатокъ. Онъ любиль сейть—это правда; но не личный усивхъ, не утвхи самолюбія влекли его къ свъту. Онъ любиль его блескъ и красивость; ему нравилась эта театральная, почти международная арена, воздвигнутая на общественныхъ высотахъ, гдѣ въ роскомной сценической обстановив выступаеть изящная вившность Европейскаго общежитія со всею прелестью утонченной культуры; гдѣ,— во имя единства цивилизаців, условныхъ формъ и приличій,— сходятся граждане всего образованнаго міра, какъ равноправная трушта актеровъ. Но любя свётъ, всю жизнь вра-щаясь въ свёте, Тютчевъ ни въ молодости не былъ, ни потомъ не сталъ «свътскимъ человъкомъ». Соблюдая по возможности всв внвшнія светскія приличія, онъ не рабствовалъ предъ ними душою, не покорялся условной свътской «морали», хранилъ полную свободу мысли и чувства. Блескъ и обазніе свъта возбуждали его нервы, и словно ключомъ било наружу его вдохновенное, граціозное остроуміе. Но са-мое проявленіе этой способности не было у него дъломъ тщеславнаго разсчета: онъ самъ тутъ же забывалъ сказанное, никогда не повторялся и охотно предоставлялъ другимъ авторскія права на свои, нередко геніальныя, изреченія. Вообще, какъ въ устномъ словъ, точно такъ и въ поэзін, его творчество только въ самую минуту творенія, не долье, доставляло ему авторскую отраду. Оно быстро, мгновенно вспыхивало и столь же быстро, выразившись въ ръчи или въ стихахъ, угасало и исчезало изъ памяти.

Онъ никогда не становился ни въ какую позу, не рисовался, быль всегда самъ собою, таковъ какъ есть, простъ, независимъ, произволенъ. Да ему было и не до себя, т. е. не до самолюбивыхъ соображеній о своемъ личномъ значеніи и важности. Онъ слишкомъ развлекался и увлекался предметами для него несравненно болье занимательными: съ одной стороны блистаніемъ свъта, съ другой личною, искреннею жизнью сердца, и затъмъ высшими интересами знанія и ума. Эти послъдніе притягивали его къ себъ еще могущественнъе, чъмъ свътъ. Онъ уже и въ Россіи учился лучше, чъмъ многіе его сверстники-поэты, а Германская среда была еще способнъе расположить къ ученію, чъмъ

тогдашняя наша Русская, и особенно Петербургская. Переъхавъ за границу, Тютчевъ очутился у самаго родника Европейской науки: тамъ она была въ подлинникъ, а не въ жалкой копіи или каррикатуръ, у себя, въ своемъ дому, а не въ гостяхъ, на чужой квартиръ.

Окунувшись разомъ въ атмосферу стройнаго и строгаго Нъмецкаго мышленія, Тютчевъ быстро отръшается отъ всъхъ недостатковъ, которыми страдало тогда образование у насъ въ Россіи и пріобретаеть общирныя и глубокія сведенія. По свидетельству одного иностранца (барона Пфеффеля). напечатавшаго въ концъ прошлаго года небольшую статью о немъ въ одной Парижской газеть \*), Тютчевъ ревностно изучаль Нъмецкую философію, часто водился съ знаменитостями Немецкой науки, между прочимъ съ Шеллингомъ, съ которымъ часто спорилъ, доказывая ему несостоятельность его философскаго истолкованія догматовъ Христіанской въры. Тотъ же Цфеффель, вспоминая эти годы молодости Тютчева въ Мюнхенъ, выражается о немъ следующимъ образомъ въ одномъ частномъ письмѣ, которое намъ довелось прочесть: «nous subissions le charme de ce merveilleux esprit (мы находились подъ очарованіемъ этого диковиннаго ума)». Не менъе замъчателенъ и отзывъ И. В. Киръевскаго, который, уже въ 1830 году, пишетъ изъ Мюнхена къ своей матери въ Москву, про 27-лютиямо Тютчева «онъ уже однимъ своимъ присутствіемъ могь бы быть полевенъ въ Россіи: такихъ Европейскихъ людей у насъ перечесть по пальцамъ».\*\*) Тютчевъ обладалъ способностью читать съ поразительною быстротою, удерживая прочитанное въ памяти до малъйшихъ подробностей, а потому и начитанность его была изумительна, — тёмъ болёе изумительна, что времени для чтенія, повидимому, оставалось у него немного \*\*\*). Вообще, при его

<sup>\*)</sup> См. эту статью въ приложеніи.

<sup>\*\*)</sup> Сочин. И. В. Киртевскаго, Т. І., біографія.

<sup>\*\*\*)</sup> Эту привычку къ чтенію Тютчевъ перенесъ съ собой и въ Россію и сохраниль ее до самой своей предсмертной бользии, читая ежедневно, рано по утрамъ, въ постели, всъ вновь выходящія, скольконибудь замъчательныя книги Русской и иностранныхъ дитературъ, большею частью историческаго и политическаго содержанія.

необыкновенной талантливости, занятія наукою не мёшали ему вести, по наружности, самую разсённую живнь и не оставляли на немъ никакой пыли труда, той почтенной пыли, которую многіе ученые любять выставлять на показъ и которая такъ способна снискивать благоговёніе толиы.

Могутъ замътить, что самая основательность пріобрътенной Тютчевымъ образованности достаточно предохранила его отъ искушеній того мелкаго тщеславія, которое въ состояніи довольствоваться поверхностными успъхами въ свътъ или де-шевою популярностью въ полуневъжественныхъ кругахъ. Но для Тютчева, при богатствъ его знанія и даровъ, существовала возможность искушеній болье высшаго порядка. Ему естественно было пожелать для себя не только извъстности. но и славы. Десятой доли его свёдёній и талантовъ было бы довольно иному для того, чтобъ сумъть пріобръсти почести и значеніе, занять выгодную общественную повицію, стать оракуломъ и прогремъть, особенно въ нашемъ отечествъ. Примъромъ можетъ служить одинъ изъ современниковъ Тют-чева, Чаадаевъ, страдавшій именно избыткомъ того, въ чемъ у Тютчева быль недостатокъ, - человъкъ безспорно умный и просвъщенный, хотя значительно уступавшій Тютчеву и въ умъ и въ познаніяхъ, человъкъ, которому отведено даже мъсто въ исторіи нашего общественнаго развитія, который постоянно позироваль съ немалымъ успъхомъ въ Московскомъ обществъ и съ подобающею важностью принималъ поклоненіе себъ, какъ кумиру. Но именно важности никогда и не напускаль на себя Тютчевъ. Если бы онъ хоть скольконибудь о томъ постарался, молва о немъ прошумъла бы въ Россіи еще въ первой половинъ его жизни, и слава умнаго человъка и поота не осънила бы его такъ поздно, и притомъ въ предълахъ только избранныхъ круговъ Русскаго общества. Отъ времени до времени доходили, конечно, о немъ, чрезъ Русскихъ путешественниковъ, извъстія и въ Россію, подобные отзыву Киръевскаго; но тъмъ не менъе имя его въ отечествъ долго оставалось невъдомымъ, и даже Жуковскій, если не ошибаемся, уже въ 1841 году, встрътясь съ Тютчевымъ гдъ-то за границею, писалъ о немъ какъ о какомъ - то неожиданномъ, пріятномъ открытіи. Мы уже знаемъ, какъ хлопоталь онь о своей стихотворческой извъстности!... Все

блестящее соединеніе даровъ было у Тютчева какъ бы оправлено *скромностью*, но скромностью особаго рода, не выставлявшеюся на видъ и въ которой не было ни малъйшей умышленности или аффектаціи. Эта замъчательная психическая черта требуетъ пристальнаго разсмотрънія.

Если, несмотря на всв соблазны свъта и увлеченія сердца, Тютчевъ даже и въ молодости постоянно расширялъ кругозоръ своей мысли и свои познанія, которымъ такъ дивились потомъ и Русскіе, и иностранцы, - все же было бы ошибкою предполагать вдёсь, съ его стороны, какое-либо действие воли, нравственный подвигь, побъду надъ искущеніями, и т. п. Нисколько. Ленивый, избалованный съ детства, непривыкшій къ обязательному труду, но притомъ совершенно равнодушный къ вившнимъ выгодамъ жизни, онъ только свободно подчинялся влеченіямъ своей, въ высшей степени интеллектуальной природы. Онъ только утоляль свой врожденный, всегда томившій его, умственный голодъ. Съ наслажденіемъ вкушаль онъ отъ готовой трапезы знанія и разумѣнія, но никогда не удовлетворялся ею вполнъ; никогда не испытывалъ того самодовольства сытости, которое съ такою пріятностью ощущають умы менье требовательные... Вообще всякое самодовольство было ненавистно его существу.

Въ томъ-то и дело, что этотъ человъкъ, котораго многіе, даже изъ его друзей, признавали, а можеть быть признають еще и теперь, за «хорошаго поэта» и сказателя острыхъ словъ, а большинство - за свътскаго говоруна, да еще самой пустой, праздной жизни, — этогь человъкъ, рядомъ съ мъткимъ изящнымъ остроуміемъ, обладалъ умомъ необычайно строгимъ, прозорливымъ, не допускавшимъ никакого самообольщенія. Вообще это быль духовный организмъ, трудно дающійся пониманію: тонкій, сложный, многострунный. Его внутреннее содержание было самаго серьезнаго качества. Самая способность Тютчева отвлекаться отъ себя и забывать свою личность объясняется тёмъ, что въ основъ его духа жило искреннее смиреніе: однакожъ не какъ христіанская высшая добродетель, а, съ одной стороны, какъ прирожденное личное и отчасти народное свойство (онъ былъ весь добродушіе и незлобіе); съ другой стороны, какъ постоянное философское сознание ограниченности человъческаго разума,

и какъ постоянное же совнаніе своей личной нравственной немощи. Преклоняясь умомъ предъ высшими истинами Въры, онъ возводилъ смирение на степень философско-нравственнаго историческаго принципа. Поклоненіе человъческому я было вообще, по его мивнію, тьмъ лживымъ началомъ, которое легло въ основаніе историческаго развитія современныхъ народныхъ обществъ на Западъ. Мы увидимъ, какъ ръзко изобличаеть онъ въ своихъ политическихъ статьяхъ это гордое самообожаніе разума, связывая съ нимъ объясненіе Европейской революціонной эры, и какъ, наоборотъ, возвеличиваетъ онъ вначеніе духовно-правственныхъ стихій Русской народности. Понатно, что если такова была точка отправленія его философскаго міросозерцанія, то тімь меніве могло быть имъ допущено поклоненіе своему личному я. При всемъ томъ его скромность относительно своей личности не была въ немъ чівмъто усвоеннымъ, сознательно пріобрътеннымъ. Его я само собою забывалось и утопало въ богатствъ внутренняго міра мысли; умалялось до исчезновенія въ виду Откровенія Божія въ исторіи, которое всегда могущественно приковывало къ себъ его умственные взоры. Вообще его умъ, непрерывно питаемый и обогащаемый знаніемъ, постоянно мыслиль. Каждое его слово сочилось мыслью. Но такъ какъ, съ тъмъ вмъстъ, онъ былъ поэтъ, то его процессъ мысли не былъ темъ отвлеченнымъ, холоднымъ, логическимъ процессомъ, какимъ онъ является, напримъръ, у многихъ мыслителей Германіи: нътъ, онъ не разобщался въ немъ съ художественно-поэтическою стихією его души и весь насквозь проникался ею. При этомъ его уму была въ сильной степени присуща *пронів*,— но не такъ свойство, неръдко встръчаемое въ умахъ особенно крѣпкихъ, всестороннихъ и зоркихъ, отъ которыхъ не усколь-заютъ, рядомъ съ важными и несомнѣнными, комическія и двусмысленныя черты явленій. Въ проніи Тютчева не было ничего грубаго, желчнаго и оскорбительнаго; она была всегда остра, игрива, изящна и особенно тонко задъвала замашки и обольщенія человъческаго самолюбія. Конечно, при такомъ свойствъ ума, не могли же иначе, какъ въ ироническомъ свътъ, представляться ему и самолюбивыя поползновенія его собственной личности, если они только когда-нибудь возникали.

Но кромѣ того, его я уничтожалось и подавлялось въ немъ, какъ мы уже сказали, сознаніемъ недосягаемой высоты христіанскаго идеала и своей неспособности къ напряженію и усилію. Потому что, рядомъ съ его, такъ сказать, безкорыстною, безличною жизнью мысли, была другая область, гдѣ обрѣталъ онъ самого себя всецѣло, гдѣ онъ жилъ только для себя, всею полнотою своей личности. То была жизнь сердца, жизнь чувства, со всѣми ея заблужденіями, треволненіями, муками, поэзіей, драмою страсти; жизнь, которой впрочемъ онъ отдавался всякій разъ не иначе, какъ вслѣдствіе самаго искренняго, внезапно овладѣвшаго имъ увлеченія, — отдавался безъ умысла и безъ борьбы. Но она была у него про себя, не была предметомъ похвальбы и ликованія, всегда обращалась для него въ источникъ тоски и скорби, и оставляла болѣзненный слѣдъ въ его душѣ.

Душа моя—элизіумъ тъней,
Тъней безмолвныхъ, свътлыхъ и прекрасныхъ,
Ни замысламъ годины буйной сей,
Ни радостямъ, ни горю непричастныхъ.
Душа моя—элизіумъ тъней,
Что общаго межъ жизнью и тобою?...

Такъ высказывается онъ самъ въ своихъ стихахъ. Замыслы, радости и горе годины не переставали однакожъ занимать и тревожить его умъ; страстныя увлеченія сердца не ослабляли дѣятельности его философской мысли, но они тѣмъ не менѣе вносили тягостное раздвоеніе въ его бытіе. Ничто не могло омрачить въ немъ сознанія правды. Немерцающій свѣточъ ума и совѣсти постоянно разоблачалъ предъ нимъ всю тьму противорѣчій между признаваемымъ, сочувственнымъ его душѣ, нравственнымъ идеаломъ и жизнью; между возвышенными запросами и отвѣтомъ.

- О, въщая душа моя,
- 0, сердце полное тревоги,
- О, какъ ты бъешься на порогъ Какъ-бы двойнаго бытія!...

Этотъ крикъ сердечной боли, какъ бы невольно вырвавшійся изъ груди поэта, разръшается, чрезъ нъсколько строкъ, воплемъ скорби и върующаго смиренія въ следующихъ сти-

Пускай страдальческую грудь
Волнують страсти рововыя—
Душа готова, какъ Марія,
Къ ногамъ Христа навъкъ прильнуть...

Самая способность смиренія, этой силы очищающей, уже служить залогомъ высшихъ свойствъ его природы. Біографу Тютчева нізть затімъ никакой надобности входить въ подробности этой стороны его существованія боліве чізмъ сколько нужно для разумізнія его нравственнаго облика и сокрытыхъ мотивовъ его поэзіи... Но не въ одной этой области томился онъ внутреннимъ раздвоеніемъ и душевными муками.

Умъ сильный и твердый — при слабодушіи, при безсиліи воли, доходившемъ до немощи; умъ зоркій и трезвый - при чувствительности нервовъ самой тонкой, почти женской,при раздражительности, воспламенимости, однимъ словомъ при творческомъ процессъ души поэта, со всъми ея мгновенно вспыхивающими призраками и самообманомъ; умъ дъятельный, не знавшій ни отдыха, ни истомы-при совершенной неспособности къ дъйствію, при усвоенныхъ съ дътства привычкахъ лъни, при необоримомъ отвращении къ внѣшнему труду, къ какому бы то ни было принужденію; умъ постоянно голодный, пытливый, серьезный, сосредоточенно проникавшій во всв вопросы исторіи, философіи, знанія; душа ненасытно жаждущая наслажденій, волненій, разсванія, страстно отдававшаяся впечатлёніямъ текущаго дня, такъ что къ нему можно было бы примънить его собственные стихи про творенія природы весною:

> Ихъ жезнь, какъ океанъ безбрежный, Вся въ настоящемъ разлита...

Духъ мыслящій, неуклонно сознающій ограниченность человъческаго ума, но въ которомъ сознаніе и чувство этой ограниченности недовольно восполнялись живительнымъ началомъ въры; въра, признаваемая умомъ, призываемая сердцемъ, но не владъвшая ими всецъло, не управлявшая волею, недостаточно освящавшая жизнь, а потому не вносившая въ нее ни гармонів, ни единства.... Въ этой двойственности, въ этомъ противоръчіи и заключался трагизмъ его существованія. Онъ не находилъ ни успокоенія своей мысли, ни мира своей душъ. Онъ избъгалъ оставаться наединъ съ самимъ собою, не выдерживалъ одиночества, и какъ ни раздражался «безсмертной пошлостью людской», по его собственному выраженію, однако не въ силахъ былъ обойтись безъ людей, безъ общества, даже на короткое время.

Только поэтическое творчество было въ немъ цёльно: мы это увидимъ при подробной характеристикъ его какъ поэта. Но оно, вследствие именно этой сложности его духовной природы, не могло быть въ немъ продолжительно, и вследъ за мгновеніемъ творческаго наслажденія, онъ уже стояль выше своихъ произведеній, онъ уже не могъ довольствоваться этими неполными, и потому не совстви втрными, по его сознанію, отголосками его думъ и ощущеній; не могъ признавать ихъ за дълание достаточно важное и ценное, достойно отвечающее требованіямъ его ума и таланта. А что требованія эти бывали велики, тревожили иногда его собственную душу съ настойчивостью и властью, что пламень таланта порою жегъ его самого и стремился вырваться на волю; что эти высокіе призывы, остававшіеся неудовлетворенными, наводили на него припадки меланхоліи и унынія, особенно въ тридцатыхъ годахъ его жизни, во время пребыванія за границей, гдѣ впервые, вдали отъ отечества, зашевелились и заговорили въ немъ всъ силы его дарованій, гдъ не могъ онъ порою не тяготиться своимъ одиночествомъ, -- обо всемъ этомъ мы узнаемъ, отчасти, изъ сохранившихся писемъ его первой жены. Именно ради разсвянія и отпросился онъ въ плаваніе, съ дипломатическими депешами, къ Іоническимъ островамъ. Объ этомъ свидетельствують также написанныя около того же времени следующія два стихотворенія, представляющія, кроме своего высокаго достоинства, психологическій и біографическій интересъ. Первое изъ нихъ то самое Silentium, которое, напечатанное въ 1835 году въ Молев, не обратило на себя никакого вниманія и въ которомъ такъ хорошо выражена вся эта немощь поэта — передать точными словами, логическою формулою ръчи, внутреннюю жизнь души въ ея полнотъ и правдъ:

Молчи, скрывайся и таи И чувства, и мечты свои! Пускай въ душевной глубинъ И всходять и зайдуть онъ, Какъ звъзды ясныя въ ночи: Любуйся ими и молчи.

Какъ сердцу высказать себя? Другому какъ понять тебя? Пойметь и онъ, чёмъ ты живешь? Мысль изреченная есть дожь; Взрывая — возмутишь ключи: Питайся ими и молчи.

Лишь жить въ самомъ себъ умъй!
Есть цълый мірь въ душъ твоей
Таниственно-волшебныхъ думъ:
Ихъ заглушитъ наружный шумъ,
Дневные ослъпятъ лучи,—
Внимай ихъ пънью—и молчи

Въ другомъ превосходномъ стихотвореніи эта тоска доходить уже до своего высшаго выраженія \*):

Какъ надъ горячею золой Дымится свитокъ и сгараетъ, И огнь сокрытый и глухой Слова и строки пожираетъ,—

Такъ грустно тлится жизнь моя И съ каждымъ днемъ уходить дымомъ; Такъ постекенно гасну я Въ однообрязьи нестерпимомъ.

> О Небо! еслибы хоть разъ Сей пламень развился по волъ, И не томясь, не мучась долъ, Я просіялъ бы — и погасъ!

Но и потомъ, гораздо позднѣе, нерѣдко вслѣдъ за игривымъ, шутливымъ словомъ, можно было подслушать какъ бы

<sup>\*)</sup> Оно напечатано въ Современникъ въ 1836 году.

невольные стоны, исторгавшіеся изъ его груди. Его умъ сверкалъ ироніей, — его душа ныла.... А между тѣмъ не было, повидимому, человѣка пріятнѣе и любезнѣе. Его присутствіемъ оживлялась всякая бесѣда; неистощимо сыпались блестки его чарующаго остроумія; жадно подхватывались окружающими его мѣткія изрѣченія, изъ которыхъ каждое было въ своемъ родѣ артистическимъ издѣліемъ самой тонкой, узорчатой, художественной чеканки; онъ плѣнялъ и утѣшалъ все внемлющее ему общество. Но вотъ, внезапно, неожиданно скрывшись, онъ—на обратномъ пути домой; или вотъ онъ, съ накинутымъ на спину пледомъ, бродитъ долгіе часы по улицамъ Петербурга, не замѣчая и удивляя прохожихъ.... Тотъ ли онъ самый?...

Стройнаго, худощаваго сложенія, небольшаго роста, съ ръдкими, рано посъдъвшими волосами, небрежно осънявшими высокій, обнаженный, необыкновенной красоты лобъ, всегда оттъненный глубокою думою; съ разсъяніемъ во взоръ, съ легкимъ намекомъ ироніи на устахъ, — хилый, немощный и по наружному виду, онъ казался влачившимъ тяжкое бремя собственныхъ дарованій, страдавшимъ отъ нестерпимаго блеска своей собственной, неугомонной мысли. Понятно теперь, что въ этомъ блескъ тонули для него, какъ звъзды въ сіяніи дня, его собственныя поэтическія творенія. Понятны его пренебреженіе къ нимъ и такъ-называемая авторская скромность.

Таковъ быль этотъ своеобравный, высокодаровитый, смѣлый и смиренный мыслитель и поэтъ; таковъ быль этотъ замѣчательный человѣкъ, неотразимо привлекательный изяществомъ всѣхъ проявленій своего духа,—самымъ сочетаніемъ силы и слабости.

## III.

Двадцати двух-лётнее пребываніе Тютчева за границею; частое посъщеніе всъхъ центровъ умственной дъятельности; постоянное вращеніе въ высшемъ иностранномъ обществъ; знакомство и бесъды со всъми современными свътилами науки и искусства — все это не могло не дать и дъйствительно дало Тютчеву тотъ особый аркій отпечатокъ общеевропейской образованности, которымъ поражался всякій при первой съ нимъ

встрвив. Но быть «человвкомъ Европейскимъ» еще не значить быть Русскимь. Напротивъ: самое двадцати-двух-лът-нее пребывание Тютчева въ Западной Европъ позволяло предполагать, что изъ него выйдеть не только «Европеець,» но и «Европеисть,» т. е. приверженець и пропов'ядникъ теорій Европеизма — иначе поглощенія Русской народности западною, «общечеловъческою» цивилизаціей. Если сообразить всю обстановку Тютчева во время его житья за границею, то кажется судьба какъ-бы умышленно подвергала его испытанію. Нельва было придумать, ни сосредоточить въ такомъ множествъ, болье благопріятныхъ условій для совращенія Русскаго юноши, если не въ Нъмца или Француза, то въ иностранца вообще, бевъ народности и отечества. Въ самомъ дълъ, вспомнимъ, какъ сильно было обаяніе западнаго просвъщенія на умы въ самой Россіи пятьдесять лътъ тому назадъ, когда Тютчевъ въ первый разъ переселился изъ Москвы въ Мюнхенъ. Вспомнимъ, что съ 18-лътняго возраста ему пришлось воспитываться и вырабатываться совер-шенно одному, безъ всякой поддержки изъ Россіи, со всёхъ сторонъ объятому чужеземною стихіей, подъ ежечаснымъ, непосредственнымъ, могучимъ воздъйствіемъ Европейской гражданственности. Мы уже выразились выше, что переъздъ Тютчева за границу разнялся совершенному разрыву съ отечествомъ. И точно: въ течени 22-хъ лътъ своего пребыванія въ чужихъ краяхъ онъ только четыре раза побываль въ Россіи, большею частью на короткій срокъ, и всё его лич-ныя заочныя съ нею сношенія едвали не ограничивались перепискою съ своими родными, при томъ неисправною и вовсе не литературнаго свойства. Стихотворные вклады въ Русскіе альманахи и журналы не радовали его успѣхомъ; а въ тѣ длинные промежутки, когда прерывалось печатаніе его стихотвореній, прекращалась и эта слабая его связь съ отечествомъ: подъ конецъ имя его почти забывается; онъ какъ бы перестаетъ существовать для Россіи. Самое дипломатическое поприще, на которое онъ вступилъ, менъе всего было способно воспитать въ немъ Русскаго человъка. «Національность въ политикъ» не была еще тогда тъмъ моднымъ, котя подчасъ и мнимымъ девизомъ дипломатіи, какъ въ наше время; политические интересы понимались большею частью съ ихъ

внъшней, неръдко случайной стороны; ихъ представителями н защитниками отъ имени Русскаго государства бывали нередко иностранцы, или же такіе Русскіе, которые не много болъе иностранцевъ были знакомы съ Русскою землею и Русскимъ языкомъ, и изъ которыхъ иные, служа лътъ по 30 за границею, уже и вовсе не способны были разумъть двинувшуюся впередъ Россію. Вообще, такъ-называемый дипломатическій кругъ, при каждомъ дворь, представляль въ то время (можеть быть, представляеть и теперь) такую общественную международную почву, на которой, при содъйствін общаго условнаго языка и общихъ условныхъ формъ, всего легче стиралось въ людяхъ клеймо народности, особенно въ Русскихъ чиновникахъ, почти всегда зараженныхъ суевърнымъ поклоненіемъ кумиру западной цивилизаціи. Въ такой-то общественный кругь попаль Тютчевь съ самаго ранняго возраста, и обращался въ немъ безъ перерыва почти цълую четверть въка... Вспомнимъ наконецъ, что тамъ, за границею, онъ женился, сталь отцемъ семейства, овдовъль, снова женился, оба раза на иностранкахъ; тамъ, на чужбинъ, прошла лучшая пора его жизни, со всъмъ, чъмъ дорога человъку его молодость, какъ онъ самъ о томъ свидътельствуеть въ следующихъ стихахъ, написанныхъ имъ уже въ 1846 году, когда, послъ смерти отца, онъ посътиль свое родное село Овстугъ, гдъ родился и провелъ дътскіе годы:

> И такъ опять увидёлся я съ вами, Мёста немилыя, хоть и родныя, Гдё мыслиль я и чувствоваль впервые, И гдё теперь туманными очами, При свётё вечерёющаго дня, Мой дётскій возрасть смотрить на меня.

О, бъдный призракъ, немощный и смутный, Забытаго, загадочнаго счастья!
О, какъ теперь, безъ въры и участья, Гляжу я на тебя, мой гость минутный!
Куда какъ чуждъ ты сталъ въ монхъ глазахъ, Какъ братъ меньшой, умершій въ пеленахъ.

Ахъ нътъ! не здъсь, не этотъ край безаюдный Былъ для души моей родимымъ краемъ; Не здъсь прошелъ, не здъсь былъ величаемъ Великій праздникъ молодости чудной!.. Ахъ, и не въ эту землю я сложилъ То, чъмъ я жилъ и чъмъ я дорожилъ!

Припомнимъ, наконецъ, что въ эти 22 года онъ почти не слышитъ Русской ръчи, а по отъезде Хлопова и совсемъ лишается того немногаго, хотя и благотворнаго соприкосновенія съ Русскою бытовою жизнью, которое доставляло ему присутствіе его дядьки въ Мюнхене. Его первал жена ни слова не знала по-русски, также какъ и вторая, выучивнаяся Русскому языку уже по переселеніи въ Россію (и собственно для того, чтобъ понимать стихи своего мужа): следовательно самый языкъ его домашняго быта былъ чуждый. Съ Русскими путешественниками беседа происходила, по тогдашнему обычаю, всегда по-французски; по-французски же, исключительно, велась и дипломатическая корреспонденція, и его переписка съ родными.

Какимъ-же непостижимымъ откровеніемъ внутренняго духа далась ему та чистая, Русская, сладкозвучная, мърная ръчь, которою мы наслаждаемся въ его поэзіи? Какимъ образомъ тамъ, въ иноземной средъ, могъ создаться въ немъ Русскій поэтъ — одно изъ лучшихъ украшеній Русской словесности?.. Конечно, языкъ — стихія природная, и Тютчевъ уже передъ отъъздомъ за границу владълъ вполнъ основательнымъ знаніемъ родной ръчи. Но для того, чтобы не только сохранить это знаніе, а стать хозяиномъ и творцомъ въ языкъ, хотя и родномъ, однако изъятомъ изъ ежедневнаго употребленія; чтобы возвести свое поэтическое, Русское слово до такой степени красоты и силы, при чужеязычной двадцати-двухлътней обстановкъ, когда поэту даже некому было и повъдать своихъ твореній... для этого нужпа была такая самобытность духовной природы, которой нельзя не дивиться.

Но еще поравительные, чыть вы Тютчевы-поэты, сказывается намы эта самобытность духовной природы вы Тютчевы какы мыслителы. Невольно недоумываешь, какимы чудомы, при извыстныхы намы внышнихы условіяхы его судьбы, не только не угасло вы немы Русское чувство, а разгорылось вы широкій, упорный пламень, — но еще кромы того, сло-

жился и выработался цёлый твердый философскій строй національных возэрвній. Мы высоко цвнемь значеніе непосредственныхъ бытовыхъ вліяній и уже указывали на ихъ присутствіе въ жизни Тютчева; но нельзя же въ самомъ льль умилительной заботливости Николая Аоанасьевича и благочестивымъ народнымъ обычаямъ Екатерины Львовны присвоивать слишкомъ сильную нравственную власть надъ умственнымъ развитіемъ такого «Европейскаго человъка», какимъ считался и былъ нашъ нокойный писатель. Къ тому же эти бытовыя вліянія у насъ, въ Россіи, одинаково существовали для всёхъ, т. е. въ равной мёрё и для людей, которые впоследствии отнеслясь къ нимъ съ презраниемъ. назвались «западниками» и решительно отвергли у Русской народности всякое право на самостоятельность. Преданія дътства и домашняго быта могли, конечно, согръвать душу и питать въ Тютчевъ природное Русское чувство, - но повидимому и только. Еще сильнее способны были започить въ немъ неугасимую искру патріопизма воспоминанія о 1812 годъ и слава, вънчавшая Россію по умиреніи Европы. Но любовь въ отечеству, сама по себъ, также не болъе какъ чувство, и притомъ присущее каждому человъческому естеству въ каждомъ народъ, - чувство не разсуждающее, не нуждающееся ни въ какихъ отвлеченныхъ основаніяхъ. Непосредственная любовь къ родинъ сталкивалась къ тому же у Тютчева, какъ мы видъли изъ приведенныхъ выше стиховъ, съ другими, еще более сильными влеченіями: то быль «милый сердцу край», въ которомъ праздноваль онъ праздникъ молодости и любви, гдв протекли самые волотые годы его жизни, совершенно заслонившіе для него годы дътства. Здъсь слъдуеть замътить истати, что 22 года, проведенные среди не поддельной, а истой Европейской гражданственности, наложили неизгладимую печать на всю, такъ сказать, вибшнюю сторону его существа: по своимъ привычкамъ и вкусамъ онъ былъ вполнъ «Европеецъ», и Европеецъ самой высшей пробы, со всёми духовными потребностями, воспитываемыми западною цивилизаціей. Удобства и средства, доставляемыя заграничнымъ бытомъ для удовлетворенія этихъ потребностей, были ему, разумвется, дороги. Его не переставала также манить къ себъ, по возвращени

въ Россію, роскошная природа Южной Германіи и Италіи, среди которой онъ прожиль съ 18-ти до 40 лётняго возраста. Такъ, пріёхавъ въ 1844 году въ Петербургъ на окончательное водвореніе, онъ въ Ноябр'є же м'єсяц'є того года, рисуя въ стихахъ картину Невы зимнею ночью, прибавляетъ къ этой картин'є сл'єдующія строфы:

Я вспомниль, грустно молчаливь, Какь вь тёхь странахь, гдё солнце грёсть, Теперь на солнцё пламенёсть Роскошный Генум заливь...
О Сёверь, Сёверь-чародёй, Иль я тобою очаровань, Иль въ самомъ дёлё я приковань Къ гранитной полосё твоей?
О еслибъ мимолетный духъ, Во мглё вечерней тихо вёя, Меня унесъ скорёй, скорёе Туда, туда, на теплый Югь!..

Та же мысль выражена и во многихъ другихъ стихотвореніяхъ, напримъръ:

Давно-ль, давно-ль, о Югъ блаженный, Я зрёлъ тебя лицомъ къ лицу, И какъ Эдемъ ты растворенный Доступенъ былъ миё пришлецу? Давно-ль, — хотя безъ восхищенья, Но новыхъ чувствъ не даромъ полнъ, — Я тамъ заслушивался пёнья Велекихъ средиземныхъ волнъ?

И пъснь ихъ, какъ во время оно, Полна гармоніи была, Когда изъ ихъ роднаго лена Киприда свътлая всплыла. Онъ все тъ же и понынъ, Все также блещутъ и звучатъ; По ихъ лазоревой равнинъ Родные призраки скользятъ.

Но я... я съ вами распростился, Я вновь на Съверъ увлеченъ; Вновь надо мною опустился Его свинцовый небосилонъ. Здъсь воздухъ колетъ: снъгъ обильный на высотахъ и въ глубинъ, И холодъ, чародъй всесильный, Одинъ господствуетъ вполнъ...

## Или вотъ еще отрывокъ:

Вновь твои я вижу очи, адкальнайн йонт синдо И Кимперійской грустной ночи Вдругъ развъялъ сонный хладъ. Воскресаетъ предо иною Край иной-родимый край, Словно прадъловъ виною Для сыновъ погибшій рай... Сновидъньемъ безобразнымъ Скрылся Стверъ роковой; Сводомъ легкимъ и прекраснымъ Свътить небо нало мной. Снова жалными очами Свътъ живительный я пью И подъ чистыми лучами Край волшебный узнаю.

Напротивъ того, Русская природа, Русская деревня не обладали для него живою притягательною силою, хотя онъ понималъ и высоко цѣнилъ — ихъ, такъ сказать, внутреннюю, духовную красоту. Онъ даже въ теченіи двухъ недѣль не въ состояніи былъ переносить пребыванія въ Русской деревенской глуши, напримѣръ въ своемъ родовомъ помѣстьѣ Брянскаго уѣзда, куда почти каждое лѣто переѣзжала на житье его супруга съ дѣтьми. Не получать каждое утро новыхъ газетъ и новыхъ книгъ, не имѣть ежедневнаго общенія съ образованнымъ кругомъ людей, не слышать около себя шумной общественной жизни — было для него невыносимо. Хозяйственные интересы, какъ легко можно повѣрить,

для него вовсе не существовали. Вѣдая свою «непрактичность», онъ и не заглядываль въ управленіе имѣніемъ. Даже мудрено себѣ и вообразить Тютчева въ Русскомъ селѣ, между Русскими крестьянами, въ сношеніяхъ и бесѣдахъ съ мужикомъ. Такъ, казалось, мало было между ними общаго...

А между тѣмъ Тютчевъ положительно пламенълъ любовью

А между тімь Тютчевь положительно пламеніль любовью кь Россіи: какь ни высокопарно кажется это выраженіе, но оно вірно... И воть опять новое внутреннее противорічіе— въ дополненіе къ тому множеству противорічій, которымь, какь мы виділи, осложнялось все его бытіе!

Но если подъ «любовью къ Россіи,» понимать то же, что обыкновенно разумвется подъ словомъ «патріотизмъ,», то здвсь почти неть и места противоречію. Потому что «патріотизмъ,» въ которомъ никогда въ Россіи не было недостатка, именно-то въ Россіи вовсе и не означалъ ни уваженія, ни даже простаго сочувствія къ Русской народности. Отстаивая съ безпримернымъ мужествомъ политическое существованіе Русскаго государства, патріотизмъ не выдерживалъ столкновенія съ нравственнымъ натискомъ Западной Европы и, охраняя пелость внёшнихъ пределовъ, трусливо пасовалъ и поступался Русскою національностью въ области бытовой и духовной... Что могъ, — казалось, — кроме чувство любви къ отечеству, противоноставить молодой Тютчевъ, переёхавъ въ чужіе краи, враждебному къ Русской народности, авторитету Европейской цивилизаціи, всёмъ этимъ непріязненнымъ умственнымъ силамъ, во всеоружіи науки, знанія, крёпкихъ системъ? Что способна была ему дать, чёмъ напутствовать его, въ оны годы, Россія?

народности, авторитету Европейской цивилизаціи, всёмъ этимъ непріязненнымъ умственнымъ силамъ, во всеоружіи науки, знанія, крёпкихъ системъ? Что способна была ему дать, чёмъ напутствовать его, въ оны годы, Россія?

Не кстати ли будетъ здёсь обновить несколько въ памяти тотъ двадцати-двух-лётній періодъ Русской исторической жизни и общественнаго самосложенія, который совершился внё всякого участія и вдали отъ Тютчева—и въ то же время безъ всякаго съ своей стороны воздёйствія на развитіе самого поэта?

Періодъ съ 1822 по 1844 годъ быль важною эпохою во внутренней исторіи нашего отечества. Въ 1822 году воспоминанія 12-го года и последовавшихъ за нимъ славныхъ для Россіи событій были еще во всей своей животрепещущей силь. Высокій жребій умиротворенія Европы, выпавшій на

долю Александра I-го, превозмогъ въ немъ власть народныхъ инстинктовъ. Верховнаго вождя Русскаго народа перевъшивалъ безкорыстный Европеецъ, устроитель Европейскихъ судебъ, непричастный національному эгонзму... Въ обществъ, возбужденное войною патріотическое чувство, защитившее внъшнюю независимость Русской земли, еще не доросло до притязаній на ез духовную независимость. Русская мысльеще не вчинала подвига народнаго самосознанія. Вслъдъ за отраженнымъ нами «нашествіемъ двунадесяти языкъ,» сильнъе чъмъ когда-либо повторилось на Россію нашествіе съ Запада: идей, теорій, доктринъ — политическихъ, философскихъ и нравственныхъ. Живое сближеніе съ Европой вълицъ образованнаго слоя нашей побълоносной арміи дало въ лицѣ образованнаго слоя нашей побѣдоносной арміи дало въ свою очередь побѣду надъ Русскими умами обаятельнымъ формамъ Европейской гражданственности. Въ то время, какъ наша внѣшняя государственная политика приносила въ жернаша внашняя государственная политика приносила въ жертву интересамъ Европейскаго равновъсія и покоя политическіе интересы Россіи, отказывая въ поддержкъ Грекамъ и Сербамъ, — Русское общество, расколыхавшись какъ море отъ разразившейся надъ Россіею великой исторической бури, представляло зрълище необычайнаго умственнаго броженія. Смутно чувствуя ложь своего историческаго пути и всего Смутно чувствуя ложь своего историческаго пути и всего общественнаго строя, оно не умёло еще додуматься до настоящей причины этой лжи, и обходя или не вёдая про свой народъ и свою народность, искало разрёшенія томившимъ его задачамъ въ чужой исторической живни. Подъвліяніемъ иностранныхъ образцовъ, это броженіе принимало формы то тугендбундовъ, то иныхъ подобныхъ союзовъ, пока наконецъ не превратилось въ политическій заговоръ. Событіе 14-го Декабря снесло съ Русской земли цвётъ высшаго образованнаго общества. Началось новое царствованіе шаго образованнаго общества. Началось новое царствование и съ нимъ новый періодъ внутренняго развитія. Русскій кабинетъ по прежнему пекся объ Европъ, но уже безъ «галантерейнаго обращенія» Александровской эпохи: новый царь держалъ имя Россіи грозно. Мятежъ Декабристовъ обличилъ историческую несостоятельность политическихъ иностранныхъ идеаловъ, насильственно переносимыхъ на Русскую почву; фальшивые призраки будущаго переустройства Россіи на Европейскій фасонъ, — которыми тъшилось незрвлое, порвавшее съ народными преданіями Русское общество, были разбиты. Давленіе сверху, ствснивъ всякую внішнюю общественную дівятельность, вогнало Русскую мысль внутрь...

Дъйствительно, мы видимъ, что Русская словесность, въ которой, при отъйздъ Тютчева за границу, еще господствовали Французскіе литературные авторитеты, вмъстъ съ самыми жалкими и дътскими эстетическими теоріями,—мало по малу пробуетъ освобождаться и наконецъ освобождается совствиъ изъ оковъ псевдо-классицизма и подражательности. Геній Пушкина ищетъ содержанія въ народной жизни. Настаетъ Гоголь: неумолимо разоблачена духовная скудость и нравственная пошлость нашего общественнаго строя; все лживо-важное, ходульное, напыщенное въ литературномъ изображеніи и разумъніи нашей Русской дъйствительности исчезаетъ, какъ снътъ весиою, отъ одного явленія этого громаднаго таланта. Въ художественномъ воспроизведеніи жизни водворяется требованіе простоты и правды (переходящее впослъдствіи у большинства писателей въ голое обличеніе и отрицаніе). Критика въ лицъ Бълинскаго (въ лучшую пору его дъятельности) окончательно сокрушаетъ фальшивые литературные кумиры и остатки старыхъ эстетическихъ теорій.

отрицаніе). Критика въ лицъ Бълинскаго (въ лучшую пору его дъятельности) окончательно сокрушаетъ фальшивие литературные кумиры и остатки старыхъ эстетическихъ теорій. Въ 1826 году выходитъ послъдній томъ «Исторіи Государства Россійскаго» Карамяна. Его монументальный, хотя и не оконченный трудъ, при всемъ своемъ несовершенствъ, пролагаетъ путь къ ближайшему знакомству съ историческимъ ростомъ Россіи, къ внимательнъйшему изслъдованію ея прошлыхъ судебъ. Обнародованіе актовъ, грамотъ, лътописей и другихъ памятниковъ древней Русской письменности, вообще изданія Археографической Комиссіи создаютъ новую эпоху въ изученіи Русской исторіи и самымъ могущественнымъ обравомъ движутъ впередъ наше историческое сознаніе. Въ области отвлеченнаго умственнаго движенія, совершавшагося преимущественно въ Москвъ, вліяніе Французскихъ мыслителей и вообще философіи XVIII въка смъняется болъе благотворнымъ, хотя иногда и очень поверхностнымъ, воздъйствіемъ на Русскіе умы Германской науки и философіи. Русская мысль трезвъетъ и кръпнетъ въ строгой школъ пріемовъ Нъмецкаго мышленія и также пытается стать въ со-

знательное, философское отношение къ Русской народности. Съ одной стороны вырабатывается цёлая стройная доктрина, какъ продуктъ высшихъ просвъщенныхъ соображеній, - что спасеніе для Россіи заключается въ полнъйшемъ отреченіи отъ всёхъ народнихъ, историческихъ, бытовихъ и религіозныхъ преданій; во главъ этого направленія стоитъ Чаадаевъ. Съ другой, сначала одиноко и большею частью еще въ стихахъ, раздается протестъ Хомякова; къ нему примыкаетъ постепенно цълая дружина молодыхъ людей - изъ послъдователей Гегелевой философіи, а потомъ и нівсколько самостоятельныхъ мыслителей, какъ Кирфевскіе и другіе. Общество распадается на два стана: «западниковъ» и «восточниковъ;» за последними утверждается прозвище «Славянофиловъ.» данное имъ въ насмъшку Петербургскою журналистикою. Завявывается сильная, вапальчивая борьба въ печати, въ рукописи, въ устныхъ беседахъ, въ частныхъ домахъ, на общественныхъ сборищахъ и университетскихъ каеедрахъ. Славянофилы устремляются къ изучению Русской народности во всъхъ ея проявленіяхъ, къ раскрытію ея внутренняго содержанія, къ изследованію ся коренных духовных и гражданскихъ стихій. Они, по выраженію Хомякова, «допрашиваютъ духа жизни, сокрытаго въ нашемъ быломз и хранящагося еще въ настоящемъ - т. е. въ простомъ Русскомъ народъ. Они усматривають въ немъ, въ этомъ «духъ живни» и въ православномъ въроисповъдании новыя просвътительныя начала для человъчества, указывають на новыя своеобразныя основанія для соціальнаго и политическаго строя. Протестуя противъ деспотизма Истровскаго переворота и противъ всяческаго насилія надъ народною жизнью, они требують для Русской земли свободы органическаго развитія, признанія правъ самой жизни, уваженія къ Русской народности и къ народу (не къ народу вообще, чъмъ пробавлялись многіе наши демократы, отворачиваясь отъ Русскаго мужика или стараясь обманомъ и силою уподобить его заграничнымъ демократическимъ образдамъ, а именно къ Русскому народу и его бытовымъ основамъ). Вмъсть съ тьмъ, обвиняя Русское образованное общество въ разрывъ съ историческими народными преданіями, въ нравственной изміні своей страні; обличая скудость и непроизводительность перенятаго имъ, въ

дух в рабства и подражанія, западнаго прось вщенія, — Славинофилы пропов'єдують необходимость, право и обязанность для Русской народности самостоятельнаго труда и вклада въ общечелов вческую науку, искусство и знаніе. Съ увлеченіемъ превозносять они историческое и духовное призваніе Россіи, какъ представительницы православнаго Востока и Славянскаго племени, и предв'єщають ей великое міровое будущее. Между т'ємъ западничество, найдя себ опору въ Б'єлинскомъ, переселившемся въ Петербургъ, господствуетъ въ журналистик , и, какъ теорія, разд'єляеть потомъ судьбу самой Германской философіи, переходящей постепенно, въ дальн'єйшемъ своемъ развитіи, изъ идеализма въ матеріализмъ, позитивизмъ и въ другія системы нефилософскаго свойства и преимущественно Французскаго происхожденія. Въ первой половин сороковыхъ годовъ, т. е. ко времени возвращенія Тютчева въ Петербургъ, борьба между обоими лагерями была въ самомъ разгаръ.

Въ самомъ разгаръ.

Мы распространились о Славянофильствъ нъсколько подробнъе потому, что собственное міросозерцаніе Тютчева находится съ нимъ, если не въ прямой связи, то въ соотношеніи. Замътимъ еще, что лично Славянофилы, какъ въ сороковыхъ годахъ, такъ и впослъдствіи, никогда не пользовались большимъ успъхомъ и стояли въ обществъ особнякомъ, малымъ отрядомъ. Объ нихъ много шумъли и кричали, издъвались надъ ними въ стихахъ и прозъ, выставляли ихъ на сценъ, обвиняли въ обскурантизмъ, взводили умыпіленно и неумышленно разныя небыляцы, — но никто никогда не могъ отрицать ихъ гражданской независимости, откровенности ихъ ръчей и дъйствій, высоко-нравственнаго характера ихъ ученія. Самое это ученіе, еъ своемъ цъломъ объемъ, какъ ученіе, никогда не было популярнымъ, да и не было вполнъ формулировано или выражено въ видъ точнаго кодекса; Славянофильскія изданія расходились вообще въ маломъ количествъ; ихъ журналы имъли, сравнительно, очень немного подписчиковъ; непосредственнаго дъйствія на массы читающаго люда они не оказывали, — но дъйствіе ихъ на своихъ противниковъ, на такъ-называемую интеллигенцію, было неотразимо, —хотя и не быстро. Противники наконецъ догадались, что почва у нихъ изъ-подъ ногъ постепенно

уходить, враждебныя газеты и журналы стали сдаваться и принимать одно за другимъ разныя Славянофильскія положенія, — правда, видоняміння, «очищая» ихъ по своему и выдавая за собственныя измышленія, но все-таки сходясь съ Славянофильствомъ коть въ некоторыхъ существенныхъ основаніяхъ. Не какъ ученіе, воспринимаемое въ полномъ объемъ послушными адептами, а какъ направленіе, освобождающее Русскую мысль изъ духовнаго рабства предъ Западомъ и привывающее Русскую народность стать на степень самостоятельнаго просвътительнаго органа въ человъчествъ, славянофильство, можно сказать, уже одержало побъду, т. е. заставило даже и враговъ своихъ признать себя весьма важнымъ моментомъ въ ходе Русской общественной мысли. Мы съ своей стороны думаемъ, что оно не только историческій моменть уже отжитый, но и пребываеть и пребудеть въ исторіи нашего дальнъйшаго умственнаго развитія — какъ предъявленный неумолкающій запросъ, какъ постоянный двигатель и указатель. Самое прозвище «славянофильство» можеть быть покинуто и забыто; можеть потеряться изъ виду преемственная духовная свявь между первыми двятелями и новъйшими; многое, совершающееся подъ общимъ воздъйствіемъ Славянофильскихъ мевній, но совершающееся въ данную, извъстную пору, при извъстныхъ, историческихъ условіяхъ, будеть даже уклоняться, повидимому, отъ чистоты и строгости нъкоторыхъ Славянофильскихъ идеаловъ. Бевъ сомнівнія отжиты также ті крайнія увлеченія, которыя органически, такъ сказать, были связаны съ личнымъ карактеромъ первыхъ пропов'ядниковъ, или вызывались страстностью борьбы; некоторыя, слишкомъ поспешно определенныя формулы, въ которыхъ представлялось инымъ Славянофиламъ будущее историческое осуществление ихъ любимыхъ мыслей и надеждъ, оказались или окажутся ошибочными, и исторія осуществить, можеть быть, тѣ же начала, но совсѣмъ въ иныхъ формахъ и совсвиъ иными, неисповъдимыми своими путами... Но тъмъ не менъе разъ возбужденное народное самосознание уже не можеть ни исчезнуть, ни прервать начатой работы, и оправдаетъ, конечно, со временемъ многія высказанныя Славянофильствомъ положенія, кажущіяся теперь

мечтательными. — Сдёлавъ это небольшое, но необходимое, впрочемъ, отступленіе, возвращаемся къ нашему очерку.
Россія 1822 и Россія 1844 года — какой длинный путь пройденъ Русскою мыслью! какое полное видонзмёненіе въ умственномъ строё Русскаго общества! Во всемъ этомъ движеніи, этой борьбё, Тютчевъ не имълъ ни заслуги, ни учаженіи, этой борьбів, Тютчевъ не иміль ни заслуги, ни участія. Онъ оставался совершенно въ сторонів, и къ сожалівнію, у насъ нібть ни малійшихъ данныхъ, которыя бы позволили судить, какъ отозвались въ немъ и внішнія событія, наприміръ 14-ое Декабря, и т. п., и явленія духовной общественной жизни, отголосокъ которыхъ все же могь иногда доходить и до Мюнхена. Убхавъ изъ Россіи, когда еще не завершилось изданіе исторіи Карамзина, только что раздались звуки поэзіи Пушкина, обаяніе Франціи было еще всесильно, и о духовныхъ правахъ Русской народности почти не было и різчи, — Тютчевъ возвращается въ Россію, когда замолкъ и Пушкинъ, и другіе его спутняки-поэты, когда Гоголь уже издалъ «Мертвыя Души,» когда нравственное владычество Франціи было почти совсімъ свергнуто, благодаря Нізмамъ, и толки о народности, борьба не однихъ литературныхъ, но и жизненныхъ общественныхъ направленій, занимала всії умы... Что же выработалъ за границей его умъ, такъ долго и жизненных оощественных направлени, занимала всв умы... Что же выработаль за границей его умь, такъ долго и одиноко созръвавшій въ Германской средъ? Явится ли онъ «отсталымъ» для Россіи, но передовымъ представителемъ Европейской мысли? Какое послъднее слово западнаго просъвщенія принесеть онъ съ собою?

Онъ и дъйствительно явился представителемъ Европейскаго просвъщенія. Но велико же было удивленіе Русскаго общества, и особенно тогдашнихъ нашихъ западниковъ, когда оказалось, что результатомъ этого просвъщенія, такъ полно усвоеннаго Тютчевымъ, было не только утвержденіе въ немъ усвоеннаго Тютчевымъ, было не только утверждение въ немъ естественной любви къ своему отечеству, но и высшее разумное ея оправдание; не только върование въ великое политическое будущее России, но и убъждение въ высшемъ міровомъ призвании Русскаго народа и вообще духовныхъ стихій Русской народности. Тютчевъ какъ бы перескочилъ чрезъ всъ стадии Русскаго общественнаго двадцати-двухъвтняго движения, и возвратясь изъ-за границы съ зрълою, самостоятельно-выношенною имъ на чужбинъ думою, очутился

въ Россіи какъ разъ на той ступени, на которой стояли тогда передовые Славянофилы съ Хомяковымъ во главъ. А между тъмъ Тютчевъ вовсе не зналъ ихъ прежде, да и пошеніяхъ. Правда, онъ всегда говариваль, что ни съ къмъ встрвча не была такъ плодотворна для его мысли, какъ именно съ Хомяковымъ и его друзьями, — и это понятно: онъ нашель то, чего не ожидаль, -- почти полное подтверждение его собственныхъ, одиноко выработанныхъ возврвній, -почти тождественную съ его митніями систему, опиравшуюся на ближай пемъ изучении Русской истории и народнаго быта,—а этого изучения ему именно и недоставало. Силою собственнаго труда, идя путемъ совершенно самостоятельнымъ, своеобразнымъ и независимымъ, безъ сочувствія и поддержки, безъ помощи тёхъ непосредственныхъ откровеній, которыя каждый, невъдомо для себя, почерпастъ у себя дома, въ отечествъ, изъ окружающихъ его стихій Церкви и быта, напротивъ: наперекоръ окружавшей его средъ и могучимъ напротивъ: наперекоръ окружавшей его средъ и могучимъ вліяніямъ, — Тютчевъ не только пришелъ къ выводамъ, совершенно сходнымъ съ основными Славянофильскими положеніями, но и къ ихъ чаяніямъ и гаданіямъ, —а въ нъкоторыхъ политическихъ своихъ соображеніяхъ явился еще болье крайнимъ. Мы не имъемъ возможности сослъдить постепенный ходъ его мысли за границей, но можемъ отмётить, даже въ начале его заграничнаго пребыванія, замечательную самобытность его ума въ отношеніи къ авторитетамъ западной науки. Такъ, мы уже указывали на свидетельство барона Пфефеля о томъ, что Тютчевъ еще въ тридцатыхъ годахъ нашего стольтія постоянно спориль съ Шеллингомь, котораго уже тогда занимала мысль о возможности захватить религію въ область философіи и подчинить христіанское Откровеніе философскому толкованію и опредъленію: Тютчевь, какъ разсказываеть баронь Пфеффель, доказываль въ его присутствіи Шеллингу несостоятельность такой попытки и логическую необходимость признать не какую-нибудь истину Въры, а непремънно ту, которая содержится во вселенскомъ церковномъ преданіи, равно какъ и самую идею и догматъ о церкви. Это тъмъ болъе замъчательно, что Тютчевъ, при своей заграничной долгой жизни въ мъстахъ, гдв не было

ни одного Русскаго храма, быль совершенно чуждъ, въ своемъ домашнемъ биту, не только православно-церковныхъ обыча-евъ и привичекъ, но даже и прямыхъ отношеній къ цер-ковно-русской стихіи.—Вообще Тютчевъ, какъ можно заключать по некоторымь даннымь, хотя и жадио воспринималь въ себя сокровища западнаго знанія, но не только безъ благоговънія и подобострастія, а съ полною свободою и независимостью. Онъ съ самаго начала какъ бы судилъ Западу. Тотъ же иностранецъ приводитъ слова Тютчева по поводу борьбы Карла Х-го съ народнымъ представительствомъ во Францін, разразившейся Іюльскою революціей... Тютчевъ даже и тогда проводиль различе между революцей какъ отпоромъ незаконной власти и революціей какъ теоріей, революціей возведенной въ право, въ принципъ. Онъ обличаль въ этой революціи присутствіе цѣлаго новаго культа, цѣлаго револю-ціознаго вѣроисповѣданія, которое, по мнѣнію Тютчева, связывалось съ общимъ историческимъ ходомъ философской и религіозной мысли на Западъ. Потому Тютчевъ еще въ 1830 году предсказываль последовательный рядь революцій,—не-минуемое наступленіе для Европы революціонной эры. Такой взглядь въ молодомь человеке и въ ту именно пору, когда событія Іюльскихъ дней кружили голову всей молодежи и привътствовались ею съ энтутіазмомъ, а учрежденіе Іюльской конституціонной монархіи во Франціи казалось, даже и болъе зрълымъ головамъ, чуть не разръшеніемъ всёхъ политическихъ задачъ, прочнымъ залогомъ народнаго благоденствія, высшею нормою общественнаго бытія и пр., такой взглядъ, конечно, обнаруживаль ръдкую самостоятельность.

Не менте поразительнымъ является и написанное имъ въ 1841 году посланіе къ Ганкъ. Въ Россіи, собственно говоря въ Москвъ, въ то время только-что начинали завязываться непосредственныя сношенія съ Славянскими племенами Австріи и Турціи; върнъе сказать, эти сношенія съ передовыми людьми Славянства существовали и раньше, но только у очень немногихъ Русскихъ ученыхъ, филологовъ, археологовъ и историковъ; починъ въ этомъ дълъ принадлежалъ М. П. Погодину. Только въ началъ сороковыхъ годовъ это стремленіе къ тъснъйшему сближенію съ Славянскимъ міромъ стало принимать у насъ характеръ общественный, и значе-

ніе дуковной в племенной связи Россіи съ Славянами начало постененно входить въ наше историческое самосознаніе. Но носителень и представителемь такого самосознанія быль еще очень небольшой кружокъ, тогда еде и не прозванный «Славинофильскимъ». Это Московское движеніе оставалось въ то время еще совершенно чуждымъ и едвали даже въдомымъ Тютчеву, и хотя идея панславивма уже бродила тогда между Западыми Славянами, однакоже мало была извъстна Нъмцамъ, среди которыхъ жилъ Тютчевъ. Такимъ образомъ то отношеніе, въ которое Тютчевъ, мыслью и сердцемъ, сталъ къ Славянскому вопросу въ 1841 году, было его личнымъ дъломъ; его посланіе къ Ганкъ написано не съ чужаго голосу, а есть самостоятельный голосъ. Онъ лично посътилъ Прагу. Вотъ нъсколько строкъ изъ этого посланія:

Въковать ли нашъ въ разлукъ? Не пора-ль очнуться нашъ И подать другъ-другу руки, Нашимъ братьямъ и друзьямъ? Въки мы слъпцами были, И какъ жалкіе слъпцы, Мы блуждали, мы бродили, Разбрелись во всъ концы...

И вражды безумной съмя
Плодъ сторичный принесло:
Не одно погибло племя
Иль въ чужбину отошло.
Иновърецъ, иноземецъ
Насъ раздвинулъ, разломилъ:
Тъхъ обезъязычилъ Нъмецъ,
Этихъ Турокъ осрамилъ...

Воть среди сей нечи темной Здёсь, на Пражскихъ высотахъ, Доблій мужъ рукою скромной Засвётняъ маякъ въ потьмахъ. О, какими вдругь лучами Освётнявсь всё края!.. Обличилась передъ нами Вся Славянская земля!

Разсвътаеть надъ Варшавой, Кіевъ очи отвориль, И съ Москвой золотоглавой Вышеградъ заговориль. И наръчій братскихъ звуки Вновь понятны стали напъ, — Наяву увидять внуки То что снилося отцанъ!

М. П. Погодинъ, въ своей стать по поводу кончины Тютчева, также свидътельствуетъ, что когда онъ, послъ 20 лътъ разлуки съ Тютчевымъ, «увидался съ нимъ и услышалъ его въ первый разъ, послъ всъхъ странствій, заговорившаго о Славянскомъ вопросъ, то не върилъ ушамъ своимъ», хотя—прибавляетъ Погодинъ— «этотъ вопросъ давно уже былъ предметомъ моихъ занятій и коротко мнъ знакомъ».

Въ томъ же 1841 году написано Тютчевымъ въ Мюнхенѣ стихотвореніе по случаю перенесенія праха Наполеона съ острова Св. Елены въ Парижъ. Это событіе вдохновило и въ Россіи многихъ нашихъ поэтовъ, въ томъ числѣ и Хомякова въ Москвѣ. Но замѣчательно то, что стихотворенія, какъ Мюнхенскаго старожила и дипломата, такъ и Москвича-славянофила, сходны между собою въ основныхъ, существенныхъ мотивахъ, которыхъ не затронули другіе поэты. И Тютчева и Хомякова воспоминаніе о Наполеонѣ приводитъ къ мысли, что сила этого гордаго генія сокрушилась не о вещественную мощь Россіи, а о нравственную силу Русскаго народа,—его смиреніе и вѣру. Наконецъ оба, по поводу завершенія, такъ сказать, Наполеонова эпоса, обращають свои взоры къ пробуждающемуся Востоку.

Вотъ отрывки изъ стихотворенія Тютчева о Наполеонъ:

Два демона ему служили,
Двъ силы чудно въ немъ слились:
Въ его главъ орлы парили,
Въ его груди зиви вились...
Но освящаю щая сила
Непостижниая уму,
Его души не озарила
И не приблизилась къ нему.

Онъ былъ земной, не Божій планень, Онъ гордо плыль, смиритель волжь; Но о подводный въры камень Въ щепы разбился утлый челкь.

И ты стоял—передъ тебой Россія! И въщій волхвъ, въ предчувствіи берьбы, Ты самъ слова промолвиль ромовыя:

«Да сбудутся ея судьбы!»...
Года прошли, и воть изъ ссылки тёсной На родину вернувшійся мертвецъ, На берегахъ рёки тебё любезной, Тревожный духъ, почилъ ты наконецъ. Но чутокъ сонъ и, по ночамъ тоскуя, Порою вставъ, ты смотришь на Востокъ...

#### У Хомякова:

И въ тъ дни своей гордыни Онъ пришелъ къ Москвъ святой, Но спалилъ огонь святыни Силу гордости земной...

### И потомъ:

Скатилась звъзда съ омраченных небесъ, Величье вемное во прахъ!.. Скажите, не утро-ль съ Востока встаетъ? Не новая-ль жатва надъ прахомъ растеть? и проч.

Въ статъв «Россія и Германія, ваписанной и напечатанной имъ за границей въ 1844 году, уже намвчаются авторомъ, еще слегка и неполно, черты его политической и исторической думы, которой полное выраженіе мы находимъ въ его позднвишихъ статьяхъ, стихахъ и письмахъ. Въ этомъ письмв своемъ къ д-ру Кольбу, онъ прямо противопоставляетъ Западной Европъ— «Европу Восточную,» т. е. Россію; онъ называетъ Россію «цълымъ міром», единымъ въ своемъ основномъ духовномъ началъ, «болъе искренно-христіанскимъ, чъмъ Западъ,» «имперіею Востока, для которой первая имперія Византійскихъ кесарей служила лишь слабымъ и неполнымъ предначертаніемъ и которой остается лишь окон-

чательно сложиться, — что неминуемо, въ чемъ и заключается такъ-называемий Восточный вопросъ». Не подлежить сомивнию, что подобное нолитическое в фроисповедание не было въ то время еще никъмъ заявлено въ Русской литературе, особенно такъ прямо и положительно, и нельзя не удивляться спокойной сиблости, съ которою Тютчевъ решился высказать его предъ лицомъ Европы. Конечно, какъ мы и выразились, мысль его въ этой статъе очерчена только слегка, но этотъ очеркъ какъ бы уже намекаетъ на пелый строй вполне выработанныхъ, проверенныхъ и усвоенныхъ себе авторомъ политическихъ убъжденій.

Мы съ намереніемъ перечислили здёсь всё документальныя данныя, свидетельствующія о томъ, что еще за границею, вполнъ самостоятельно и своеобразно, сложилось у Тютчева то Русское міросоверцаніе, которое одновременно вырабатывалось и проповедывалось въ Москве Хомяковымъ и его друзьями, --- которое навлекло на нихъ столько насмъщекъ и проввищь (между прочинь «Славянофиловь», и «квасныхъ матріотовъ»), столько упрековъ и обвиненій (между прочимъ въ ретроградности и въ обскурантивмъ) и приводило въ такое негодование нашихъ Русскихъ повлонивковъ западноевропейской цавилизаціи. Ко всему этому слідуеть присоелвинть воспоминание Ю. О. Самарина о томъ, что въ началъ сороковихъ годовъ, еще до переселения Тютчева въ Россію. на одномъ изъ тъхъ Московскихъ вечеровъ, гдъ по тогдашнему обыкновенію происходили жаркія препирательства между «Западомъ» и «Востокомъ», присутствоваль недавно прібхавшій изъ Мюнхена князь Иванъ Гагаринъ и, слушая Хомякова, невольно воскликнуль: Je crois entendre parler Tutcheff! Le malheureux, comme il va donner là dédans! \*) Почти некто изъ присутствовавшихъ не зналъ имени Тютчева, и это восклицаніе не обратило тогда на себя никакого вниманія. Наконецъ Тютчевъ-въ Россіи, внекомится съ Петербургскимъ и Московскимъ обществомъ, и не обинуясь, на чистъйшемъ Французскомъ діалекть, не надъвая ни мурмолки, ни святославки, а являясь вполнъ Европейцемъ и свътскимъ человъ-

<sup>\*) «</sup>Кажется, я слышу Тютчева! Несчастный, какъ онъ влёпится во все это!»

комъ, пропов'ядуеть, на основаніи своей собственной аргу-ментаціи, ученіе почти одинаково дикоє, какъ и ученіе Хо-мякова, К. С. Аксакова и имъ подобныхъ. Разсказывають, что особенно забавно бывало вид'ять Чандаева и Тютчева вивств и слушать ихъ споры. Чаадаевъ не могь не цвиить ума и дарованій Тютчева, не могъ не любить его, не могъ не признавать въ Тютчевъ человъка вполив Европейскаго, не признавать вы потчеть человых вполны г.вропенскаго, болье Европейскаго, чемъ онъ самъ, Чаадаевъ; предъ немъ быль уже не последователь, не поклонникъ западной цивилизаціи, а сама эта цивилизація, самъ Западъ въ лицъ Тютчева, который къ тому же и во Французскомъ языкъ былъ такимъ хозяиномъ, какъ никто въ Россіи, и рёдкіе изъ Францувовъ.... Чавдаевъ глубоко огорчанся и даже раздражался такимъ неприличнымъ, непостижимымъ именно въ Тютчевъ заблужденіемъ, аберрацією, руссоманіею ума, просвътившагося знаніемъ и наукою у самаго источника свёта, непосредственно отъ самой Европы. Чаадаевъ утверждаль, что Рус-скіе въ Европъ какъ бы незаконворожденные (une nation batarde); Тютчевъ доказывалъ, что Россія особый міръ, съ высшимъ политическимъ и духовнымъ призваніемъ, предъ которымъ долженъ со временемъ преклонеться Западъ. Чаадаевъ настаивалъ на томъ историческомъ вредв, который на-несло будто бы Россіи принятіе ею Христіанства отъ Вивантін и отдёленіе отъ церковнаго единства съ Римомъ; Тют-чевъ напротивъ именно въ Православін видёлъ высшее про-свётительное начало, залогъ будущности для Россіи и всего Славянскаго міра, и полагалъ, что духовное обновленіе возможно для Запада только въ возвращеніи къ древнему вселенскому преданію и древнему церковному единству. Эту мысль свою онъ исповедуеть гласно, предъ всемъ міромъ, въ статъв, напечатанной въ Парижскомъ журналъ (la Papauté et la Question Romaine, Revue des Deux Mondes 1850 г.) и если не убъдившей, то поравившей Евронейскую публику необычною, даже для нея, талантливостью, глубиною, смълостью мысли и мастерствомъ ивложенія. Чаадаевъ и его друзья «западники» признавали западно-европейскую циви-лизацію единственнымъ идеаломъ для Россіи, и прогрессъ этой цивилизаціи—высшею цёлью высшихь стремленій человъческаго духа; Тютчевъ обличалъ въ этой цивилизаціи оску-

двие духовнаго начала и пророчиль, что, уклонясь оть основаній Віры, объязычившись и проникнувшись принципомъ матеріализма, она дойдеть до самоотрицанія и до самозакланія. «Западникамъ,» наконецъ, будущее Западной Европы представлялось въ самомъ розовомъ цвътъ, и въ ся революпіонныхъ сотрясеніяхъ они усматривали поступательное движеніе впередъ, сулили въ грядущемъ благо всему человічеству; Тютчевъ объявляль начало революціонной эры въ Европъ началомъ ен паденія, принципомъ разрушительнымъ, а не соѕидательнымъ, основаннымъ на насиліи, на отрицаніи, на самообожаніи человъческаго разума, и высказываль свои возэрвнія во всеуслышаніе всей Европв, въ статьв: «La Russie et la Révolution,» напечатанной въ Парижъ, статъъ, которая произвела за границею сильное впечатлъніе, которая въ извлеченияхъ была два раза перепечатываема (съ промежуткомъ шести лътъ) въ Revue des Mondes, — не забыта даже и теперь. «Западники,» даже и демократы, съ преврвніемъ и глумненіемъ относились къ Русскому простому народу; а Тютчевъ, -- самъ, несомивнно, питомецъ гордаго и красиваго Запала, вотъ что способенъ быль говорить про этотъ Русскій народъ:

> Эти бъдныя селенья, Эта скудная природа— Край родной долготерпънья, Край ты Русскаго народа.

Не пойметь и не замътить Гордый взоръ иноплеменный, Что сквозить и тайно свътить Въ наготъ твоей смиренной

Удрученный ношей крестной Всю тебя, земля родная, Въ рабскомъ видъ Царь Небесный Исходилъ благословляя...

И вотъ чего чаялъ онъ въ будущемъ этому краю смиренія и долготерпѣнія, вотъ съ какими стихами обращался поэтъ къ Россіи, во время послѣдней Восточной войны, когда почти вся христіанская Западная Европа, въ союзѣ съ Мусульма-

нами и во имя цивилизаціи, домогалась нашего уничиженія и гибели:

... Ложь воплотилася въ булать, — Какимъ-то Божьимъ попущеньемъ, Не цълый міръ, но цълый адъ Тебъ грозить ниспроверженьемъ.

Всѣ богохульные умы, Всѣ богомерзкіе народы Со дна воздвитлись царства тымы— Во имя свѣта и свободы!

Тебъ они готовять плънъ, Тебъ пророчать посращенье, Ты — дучшихъ будущихъ временъ Глаголъ, и жизнь, и просвъщенье!

Россія — глаголь, просв'ященье, жизнь челов'ячества лучшихъ будущихъ временъ... Такъ вотъ къ какому чаявію привело Тютчева двадцати-двух-л'ятнее воспитаніе въ Европейской умственной школ'я! Такъ вотъ на что послужили ему
вс'ь дары западнаго просв'ященія!.. Только на удобреніе
почвы для взращенія Русской самостоятельной мысли, только
на оправданіе и укр'яшленіе врожденнаго чувства любви къ
Россіи!.. Зд'ясь опять нельзя не поразиться совпаденіемъ
стиховъ Тютчева, въ основныхъ тонахъ, съ стихами Хомякова — двухъ поэтовъ такъ мало сходныхъ своею личною
судьбою. Припомнимъ стихи Хомякова:

И другой страиъ смиренной, Полной въры и чудесъ, Богъ отдастъ судьбу вседенной, Мечъ земли и громъ небесъ!

## Или:

И воть за то, что ты смиренна, Что въ чувствъ дътской простоты, Въ молчаным сердца сокревенна Глагель Творца пріяла ты, Тебъ Онъ даль свое призванье Тебъ Онъ свътлый даль удёль.

### Далье:

Твое все то, чемъ духъ святится, Въ чемъ сердцу слышенъ гласъ небесъ, Въ ченъ жизнь грядущихъ дней тантся, Начало славы и чудесъ! О, вспомии свой удълъ высокій, Вылое въ сердцъ воскреси, И въ немъ сокрытаго глубоко Ты духа жизни допроси. Винмай ему-т всъ народы Обиявъ любовію своей. Скажи имъ таниство свободы, Сіянье Въры имъ продей. И станешь въ славъ ты чудесной Превыше всъхъ земныхъ сыновъ, Какъ этотъ синій своль небесный. Прозрачный Вышняго покровъ!

Но если въ Хомяковъ, человъкъ жившемъ въ Церкви, по выраженію Ю. Ө. Самарина (въ его предисловіи къ богословскимъ сочиненіямъ Хомякова), такое отношеніе къ христіанскимъ свойствамъ Русскаго народа и къ хранимой народомъ истинъ Въры вполнъ понятно, то тъмъ труднъе объяснить подобное явленіе въ Тютчевь, жившемъ, повидимому, совершенно вив Церкви, во всякомъ случав вив церковной бытовой Русской стихін, развившемся умственно и нравственно въ чуждой, враждебной Россіи, Европейской средъ. Особенно страннымъ кажется это теплое сочувствіе къ той нравственной сторон'в Русской народности, которая менве всего цънится, и особенно мало цънилась въ то время, людьми западно-европейскаго образованія, склонными чествовать красивую гордость и нарядный героизмъ, но уже никакъ не «смиреніе»... Но въ Тютчев'в оно объясняется отчасти исихологически: мы уже постарались выше охарактеризовать его внутренній душевный строй и указали на присутствіе въ немъ самомъ смиренія и скромности, не какъ сознательно усвоенной добродетели, а какъ личнаго, врожденнаго, и какъ общаго народнаго свойства. Мы видели также, что поклоненіе своему я было ему ненавистно, а поклоненіе человь-

ческому я вообще представлялось ему обоготвореніемъ ограниченности человъческаго разума, добровольнымъ отречениемъ отъ высшей, недосягаемой уму, абсолютной истины, отъ высшихъ надземныхъ стремленій, — возведеніемъ человъческой личности на степень кумира, началомъ матеріалистическимъ, гибельнымъ для судьбы человъческихъ обществъ, восприняв-шихъ это начало въ жизнь и въ душу. Этотъ взглядъ про-веденъ имъ, какъ философское убъжденіе, во всъхъ его блестящихъ Французскихъ статьяхъ, о которыхъ мы упомянули выше,—и онъ же, какъ нравственный мотивъ, какъ Grundton, звучить и во всей его поэзіи. Воть эта-то психическая особенность Тютчева, признанная и оправданная его глубокимъ умомъ, наукою, знаніемъ, она-то и оградила его духовную самобытность, и не только сохранила въ немъ Русскаго человѣка, но еще дала ему возможность уразумѣть Русскіе народные нравственные идеалы, вынести и пронести ихъ въ себъ, на чужбинъ, безъ всякаго непосредственнаго на него воздъйствія Русскаго быта, изъ самаго котла Европейской цивилизаціи, сквозь всъ обольщенія западной жизни, сквозь всю одуряющую суету свътской среды, сквозь всъ блужданія личнаго правственнаго бытія... Онъ не измёниль имъ ни мыслью, ни сердцемъ въ теченіи всей остальной половины своего существованія. Вся его умственная д'ятельность въ Россіи была только дальнёйшимъ развитіемъ и исповъданіемъ тъхъ началъ и взглядовъ, которые мы очертили и которые въ главныхъ своихъ основанияхъ выработались у него за границею. Ничто не раздражало его въ такой мъръ какъ скудость національнаго пониманія въ высшихъ сферахъ, правительственныхъ и общественныхъ, какъ высоко-мърное, невъжественное пренебрежение къ правамъ и инте-ресамъ Русской народности. Его иронія, обыкновенно не-обидная, становилась ъдкою; онъ сыпаль сарказмами въ ръчахъ и стихахъ:

Напрасный трудъ! Нътъ, ихъ не вразумишь!

такъ гласила одна его напечатанная импровизація:

Чъмъ либеральнъй, тъмъ они пошлъе! Цивилизація—для нихъ фетимъ, Но недоступна имъ ея идея. Какъ передъ ней ин гнитесь, господа. Вакъ не сипскать признанья отъ Европы: Въ ея глазахъ вы будете всегда Не слуги просвъщенья, а холопы!

И сколько такихъ импровизицій ненапечатанныхъ и неудобопечатныхъ!..

Мы не станемъ излагать въ подробности всей его, довольно тщательно разработанной, философско-исторической системы: неже, въ особомъ отдёлё, читатели найдутъ полный разборъ его статей напечатанныхъ и рукописныхъ. Намътолько было нужно, здёсь же, въ дополнение къ нравственной характеристикъ Тютчева, карактеризовать его сраву и какъ Русскаго человъка, выяснить самостоятельность его духовной природы, указать размахъ его Русской мысли и чувства, а виъстъ съ тъмъ новый видъ того раздвоенія и противоръчія, которымъ удручила его судьба...

Въ самомъ дълъ, не странно ли, что при всей ръзкости народнаго направленія мысли въ Тютчевь, нашъ высшій свъть, high-life, не только не отвергаль Тютчева и не под-вергаль равному съ Славянофилами осмъянію и гоненію, но всегда признаваль его своимъ, — по крайней мъръ интелли-гентный слой этого свъта. Конечно, этому причиною было то обазніе всесторонней культуры, которое у Тютчева было такъ нераздёльно съ его существомъ и влекло къ нему всъхъ, даже несогласныхъ съ его политическими убъжденіями. Эти убъжденія привнавались достойными сожалёнія крайностими, оригинальностью, капризомъ, парадоксальностью сильнаго ума и охотно прощались Тютчеву ради его блестящаго остроумія, общительности, привътливости, ради утонченно-изящнаго европеизма всей его вившности. Къ тому же всв «національныя идеи» Тютчева представлялись обществу чыть-то отвлеченными (чыть, повидимому, оны въ немъ и были отчасти), деломъ мижнія (une opinion comme une autre!), а не дъломъ жизни. Дъйствительно, онъ не вносили въ отношенія Тютчева къ людямъ ни исключительности, ни нетерпимости; онъ не принадлежаль ни къ какому литературному лагерю и быль въ общени съ людьми всёхъ круговъ и становъ; онъ не видоизмъняли его привычекъ, не пересоздавали его частнаго быта, не налагали на него никакого клейма ни партіи, ни національности... Но точно ли весь этотъ Русскій элементъ въ Тютчевъ быль только отвлеченною мыслью, только дъломъ одного митнія? Нътъ: любовь къ Россіи, въра въ ея будущее, убъжденіе въ ея верховномъ историческомъ призваніи, владели Тютчевымъ могущественно, упорно, безраздёльно, съ самыхъ раннихъ летъ и до последняго излыканія. Они жали въ немъ на степени какой-то стихійной силы, болье властительной. чъмъ всякое иное, личное чувство. Россія была для него высшимъ интересомъ жизни: къ ней устремлялись его мысли на смертномъ одръ... А между тъмъ, странно въ самомъ дълъ подумать, что стихотворение по случаю посъщения Русской деревин (ахъ интъ, не здъсь, не этотъ край безлюдный быль для души моей родимымь краемь) и стихотвореніе: «Эти бъдныя селенья, эта скудная природа», написаны однимъ и тъмъ же поэтомъ; что эта любовь къ Русскому народу не выносила жизни съ нимъ лицомъ кълицу и уживалась только съ Петербургскою, высшею общественною, почти Европейскою средою? Но такое противоръчіе создано было Тютчеву самою судьбою. Что же делать, если всю молодость, лучше 22 года, онъ провель за границею; если онъ быль связанъ съ чуждою землею всёми дорогими воспоминаніями сердца, долгольтними привычками быта, самымъ воспитаніемъ своего ума? Подобно тому, какъ за границею, въ его Германскомъ или Итальянскомъ далёкѣ, Россія представлялась ему не въ подробностяхъ и частностяхъ, а въ своемъ целомъ объеме, въ своемъ общемъ вначения, - не съ точки зрвнія нынвшняго дня, а съ точки зрвнія міровой исторіи: подобно тому продолжаль онъ смотрвть на Россію и въ Россіи, не смущаясь злобою дня, не нуждаясь въ болъе тъсномъ соприкосновеніи съ Русскою дъйствительностью. Не сивдуеть вабывать, что онъ быль поэть, а поэтическія пред-ставленія довольствують поэта болье, чвить грубая реаль-ность. Но твить не менте, въ области этого идеальнаго представленія, и уб'єжденіе, и чувство его были сильны, страстны, истинны и не отвлеченны, а реальны.

Нѣтъ сомнѣнія, что явленіе подобное Тютчеву должно казаться аномаліей, но такими аномаліями полна исторія нашего Русскаго общественнаго роста. На Французскомъ языкъ пришлось и Хомякову высказать свои завътнъйшія убъжденія о Православіи—это драгоцъннъйшее твореніе Русской мысли, Русскаго върующаго духа; на Французскомъ языкъ выражаеть и Тютчевъ Русское историческое самосознаніе... Читая его, зная всъ обстоятельства его жизни, только дивишься силъ, упругости Русскаго чувства и Русскаго генія, и еще болъе въришь въ великое міровое предназначеніе Россіи.

Обратимся теперь къ Тютчеву—какъ стихотворцу и какъ публицисту.

#### IV.

Тютчевъ принадлежалъ безспорно къ такъ-называемой Пушкинской плеадъ поэтовъ. Не потому только, что онъ быль имъ всёмъ почти сверстникъ по лётамъ, но особенно потому, что на его стихахъ лежить тогь же историческій признакъ, которымъ отличается и опредъляется поэзія этой признакъ, которымъ отличается и опредъляется поэзія этой эпохи. Онъ родился, какъ мы уже сказали, въ 1803 году, слёдовательно въ одинъ годъ съ поэтомъ Языковымъ, за иъсколько мёсяцевъ до Хомикова, за два года до Веневитинова, пять лётъ спустя послё Дельвига, четыре года послё Пушкина, три послё Баратынскаго, — однимъ словомъ въ той замёчательной на Руси полосъ времени, которая была такъ обильна поэтами. Нельза же конечно полагать, что такой періодъ поэтическаго творчества насталь совершенно случайно. Мы съ своей стороны видимъ въ немъ необходимую историческую ступень въ прогрессивномъ ход'в Русскаго просвъщенія. Извъстно, что вообще, въ исторіи человъческихъ обществъ, художественное откровеніе предваряетъ медленный ростъ сознательной мысли; творческая дъятсльность искусствъ, требуя еще не раздробленной цъльности духа, предшествуетъ аналитической работъ ума. Нъчто подобное видимъ мы и въ поэзіи, и особенно у насъ, — разу-мъя здъсь поэзію не какъ психическое начало, нераздъль-ное съ человъческою душою и не какъ поэзію на степени народной пъсни, а какъ особый, высшій видъ искусства — искусство въ словъ, выражающееся въ мърной ръчи или

стихотворной формв. По особымь условіамь нашей исторической сульбы за последніе полтора века, на долю литературной пожін, при слабомъ воздействін у нась начки, досталось высокое приввание быть почти единственною воспитательницею Русскаго общества въ теченіи довольно долгой поры. Сдвинутое реформою Петра съ своихъ историческихъ духовныхъ основъ въ водоворотъ чуждой духовной живни, Русское общество, какъ и понятно, утратило равновъсіе духа, «заторопилось жить и чувствовать» (по выражению князя Ваземскаго), не выжидая, пока обучится, и рвалось обогнать тугой, по необходимости, ростъ своего просвъщенія. Можно сказать, что пламя поэзім вспыхнуло у насъ отъ самыхъ первыхъ, слабыхъ искръ Европейскаго знанія, пользуясь готовою чужою стихотворною формою, и что даже первый свёть сознательной деятельности въ области науки возжегся намъ рукою поэта: ибо поэтвческое вдохновеніе окрылило въ Ломоносовъ труды ученаго. Затъмъ ходъ самостоятельнаго нашего познаванія замедляется, но поэтическій духъ продолжаетъ свою творческую работу въ одинокомъ лицъ Державина. Однако и послъ него поэзія была только еще въ началъ своего поприща; еще не быль даже покоренъ искусству самый его матеріаль-слово. Раздались звуки поввін Жуковскаго, Батюшкова и нівкоторых других, но не они были призваны къ тому могучему и плодотворному властительству надъ умами, которое было суждено Русской поэзін. Ей предстояло, силою высшихъ художественныхъ наслажденій, совершить въ Русскомъ обществ'й тотъ дуковный подъемъ, который быль еще не подъ силу нашей школьной несамостоятельной наукъ, и ускорить процессъ нашего народнаго самосознанія. Ей, наконецъ, выпала историческая задача проявить, въ данной стихотворной формъ, все разнообразіе, всю силу и красоту Русскаго языка, возд'ялать его до гибкости и прозрачности, способной выражать наитончайшіе оттынки мысли и чувства. Разработка слова въ стихотворной форм'в имъла несомнънно свою великую важность. Въ этомъ отношении труды даже второстепенныхъ, мелкихъ нашихъ стихотворцевъ не лишены историческаго значенія и заслуги. Можно возразить, что то же делали и прозаики... Конечно такъ, но особенность поэзіи и преимущество ея

надъ прозою въ томъ именно и состоятъ, что ей раскрывается тайна гармоніи языка, что только поэзія властна изъсамыхъ нёдръ его извлечь тотъ музыкальный элементъ (необходимо ирисущій каждому языку), который досказываетъ, дополняетъ внёшній смыслъ выраженій, передаетъ неуловимое рёчью, то что лишь чувствуется и ощущается, и то же въ словё, что запахъ въ цвётахъ.

Такимъ образомъ стихотворческой дъятельности въ Россіи надлежало достигнуть до крайняго своего напряженія, развиться до апогея. Для этого необходимымъ былъ высшій поэтическій геній и цілый сонмъ поэтическихъ дарованій. Страннымъ можетъ показаться, почему складывать ръчь извъстнымъ размъромъ и замыкать ее созвучіями-становится, въ данную эпоху, у нъкоторыхъ лицъ неудержимымъ влечениемъ съ самаго дътства. Отвътъ на это даетъ, по аналогін, исторія всёхъ искусствъ. Когда, вообще, въ духовномъ организмъ народа наступаетъ потребность въ проявлени какой-либо спеціальной силы, тогда, для служенія ей, неисповедимыми путами порождаются на светь Божій люди съ однимъ общимъ призваніемъ, однакожъ со всімъ разно-образіемъ человіческой личности, съ сохраненіемъ ея свободы и всей видимой, внішней случайности бытія. Поэтическому творчеству въ новой у насъ мірной річи суждено было стать въ Россіи на историческую чреду,—и воть, въ урочный часъ, словно таинственною рукою, раскидываются по воздуху съмена нужнаго таланта, и падутъ они, какъ придется, то на Молчановкъ въ Москвъ, на голову сына гвардія капитанъ-поручика Пушкина, который ужъ такъ и родится съ неестественною, повидимому, наклонностью къ риемамъ, хореямъ и ямбамъ, —то въ Тамбовскомъ селъ Маръ на голову какого-нибудь Баратынскаго, то въ Брянскомъ захолустьв на Тютчева, котораго отецъ и мать никогда и не пробовали услаждать своего слуха звуками Русской поэзін. Очевидно, что въ этихъ, равно и въ другихъ имъ совре-

Очевидно, что въ этихъ, равно и въ другихъ имъ современныхъ, поэтахъ стихотворчество, безсознательно для нихъ самихъ, было исполнениемъ не только ихъ личнаго, но и историческаго призвания эпохи. Въ самыхъ мелкихъ своихъ проявленияхъ оно уже имъетъ у нихъ видъ какого-то сващеннодъйствия. Вотъ почему оно и отличается отъ поэтической двятельности позднейшаго періода совершенно особымъ характеромъ повзін, --- какъ самостоятельнаго явленія духа, поэзін безкорыстной, самой для себя, свободной, чистой, не обращенной въ средство для достиженія посторонней цёли, — повзіи не знающей тенденцій. Ихъ стихотворная форма дышеть такою свежестью, которой уже неть и быть не можеть въ стихотвореніяхъ позднайшей поры; на ней еще лежить недавній слёдь побёды, одержанной надъматеріаломь слова; слышится торжество и радость художественнаго обладанія. Ихъ поэзія и самое ихъ отношеніе къ ней запечатлівны искренностью, — такою искренностью, которой лишена повзія нашего времени: это какъ бы еще въра въ искусство, хотя бы и несознанная. Такой періодъ искренности, по нашему крайнему разуменію, повториться едва ли можеть. Воть уже триста пятьдесять лътъ сряду сотни художниковъ чуть не ежедневно изучають «манеру» Рафаэля; краски усовершенствованы, техническіе пріемы облегчены; но, несмотря на даровитость и горячее усердіе этихъ художниковъ, всв ихъ усилія перенять его манеру тщетны и пребудуть тщетны: невозможно имъ усвоить себъ ту искренность, то простодушіе творчества, которыми вветь оть созданій Рафавля, подобно тому, какъ невозможно человъку XIX въка стать человъкомъ XVI-го... Это не значитъ, чтобъ мы отвергали всякую будущность для искусства. Безконечное развитие человъческаго духа можеть явить еще новыя, невъдомыя его стороны; можеть возникнуть новое, высшее единство духа. обрётется новая цёльность, аналитическій процессь мысли разрѣшится, быть можеть, въ синтевъ; наконецъ, новые народы принесуть съ собою новые виды художествъ. Всего этого мы, конечно, не отридаемъ; но мы разумъемъ вдъсь извъстное историческое проявление искусства, и никто не станетъ спорить, что, напримъръ, Греческое искусство, оставаясь, по своему вначенію, безсмертнымъ міровымъ двигателемъ въ исторіи человъческаго просвъщенія, тъмъ не менъе отжило свой въкъ, какъ отжила его и сама Эллада. Но возвратимся къ судьбъ Русской поэзіи.

Стихотворная форма, сдёлавшись впослёдствіи общимъ достояніемъ, явилась и богаче и разнообразнёе въ техническомъ отношеніи. Можно привести тысячи новейшихъ стиховъ нееравненно сильнее и звучнее напримеръ стиховъ «Евгенія Онегина»; но преимущество прелести, —прелести неуловимой никакимъ анализомъ, независимой отъ содержанія, — вечно пребудетъ за любыми стихами Пушкина и другихъ некоторыхъ поетовъ этого поэтическаго періода: отъ нихъ никогда не отымется свежесть формы и искренность творчества, какъ ихъ историческая печать. Пушкинъ имелъ полное право сказать, въ следующихъ прекрасныхъ стихахъ, столько осменныхъ новейшею Петербургскою критикою позитивистской школы:

Не для житейскаго волненья, Не для корысти, не для битвъ: Мы рождены для вдохновенья, Для звуковъ сладкихъ и молитвъ.

Эти «сладкіе звуки» были нужны, были серьезнымъ, необжодимымъ, историческимъ, а потому въ высшей степени полезнымъ дѣломъ. Вотъ чего, въ своей близорукости, и не понимаетъ эта критика, неспособная стать на историческую
точку зрѣнія, прилагающая къ нашимъ великимъ поэтамъ
прошлой эпохи мѣрило злобы нынѣшняго дня и осуждающая
ихъ именно за то, что они были только поэты, художники,
а не политическіе и соціальные дѣятели въ духѣ новѣйшихъ,
быстро мѣняющихся, доктринъ и теорій.

На рубежъ этого періода искренности нашей поэзіи стоитъ Лермонтовъ. По непосредственной силъ таланта онъ примыкаетъ ко всему этому блестящему созвъздію поэтовъ, однакоже стоитъ особнякомъ. Его поэзія ръзко отдъляется отъ нихъ отрицательнымъ характеромъ содержанія. Нѣчто похожее (хотя мы и не думаемъ ихъ сравнивать) видимъ мы въ Гейне, замкнувшемъ собою циклъ поэтовъ Германіи. Отъ отрицательнаго направленія до тенденціознаго, гдъ поэзія обращается въ средство и отодвигается на задній планъ, одинъ только шагъ. Едвали онъ уже не пройденъ. На стихотвореніяхъ нашего времени уже не лежитъ, кажется намъ, печати этой исторической необходимости и искренности, потому что самая историческая миссія стихотворчества, какъ мы думаемъ, завершилась. Они могутъ быть, они и дъйствительно болье или менъе талантливы, но или звучать какъ

отголоски знакомаго прошлаго, уже лишенные прежнаго обаянія, или же преисполнены вибшнихъ, чуждыхъ искусству, тенденцій.

Впрочемъ, при ненормальномъ ходъ Русскаго общественнаго развитія, въ виду того, что наше просвъщеніе далеко не выражаєть жизни нашего народнаго духа, что не всъ струны народной души прозвучали, что самая стихотворная наша форма была и есть заемная, — можеть быть, для Русской повзіи еще настанеть періодъ возрожденія въ новой, невъдомой досель, своеобразной, болье народной формь. Можето быть: это не несомнънная надежда, а только гаданіе.

Стихи Тютчева представляють тоть же характерь внутренней искренности и необходимости, въ которомъ мы видимъ историческій признакъ прежней поэтической эпохи. Вотъ почему онъ и долженъ быть причисленъ къ Пушкинскому періоду, хотя, по особенной случайности, его стихи проникли въ Русскую печать уже тогда, когда почти отзвучали пъсни Пушкина и прочихъ нашихъ поэтовъ, когда время властительства поэзін надъ умами уже миновало. Десятками лътъ пережилъ Тютчевъ и Пушкина, и весь его поэтическій періодъ, но оставался въренъ себъ и своему таланту. Не переставая быть «современнъйшимъ изъ современниковъ» по своему горячему сочувствію къ совершающейся кругомъ его жизни, онъ, среди диссонансовъ новъйшей позвій, продолжаль дарить нась гармоніей стариннаго, но никогда не старвющаго, поэтическаго строя. Онъ быль среди насъ подобно мастеру какой-либо старой живописной школы, еще живущей и творящей въ его лицъ, но не допускающей ни повторенія, ни подражанія.

Отмътивъ эту общую истораческую черту его поэзіи, перевдемъ теперь къ особенностямъ его таланта.

Стихи Тютчева отличаются такою непосредственностью творчества, которая, въ равной степени по крайней мъръ, едвали встръчается у кого-либо изъ поэтовъ. Поззія не была для него сознанною спеціальностью, своего рода литературнымъ Fach, какъ выражаются Нъмцы, общественнымъ, оффиціальнымъ положеніемъ или же такою обязанностью, которую и самъ поэтъ невольно признаетъ за собой, признаютъ и другіе за нимъ; напротивъ, до 1836 года, какъ уже было ска-

зано, никто въ немъ и не признаетъ поэта, т. е. до той поры, какъ служившій въ Мюнхенъ князь Иванъ Гагаринъ, соб-равъ цълую тетрадь его стихотвореній, привезъ ее къ Пушкину, и Пушкинъ далъ имъ мъсто въ своемъ Современникъ, хотя и безъ подписи полнаго имени Тютчева. Съ 1840 года его стихи снова перестаютъ появляться въ печати, и такое воздержание отъ печатной гласности продолжается четырнадцать льть, въ теченіи которыхъ Тютчевъ не напечаталь ни строчки, котя и не переставаль писать. Но какъ писать? На вопросъ: надъ чъмъ вы теперь работаете, онъ не могъ бы отвъчать, подобно другимъ: «пишу стихи: вчера кончилъ стихотвореніе къ Аглав, сегодня додёлаю Огнедышащую Гору; имъю намърение обработать въ стихахъ та-кой-то сюжетъ». Онъ былъ поэтъ по призванию, которое было могущественнъе его самого, но не по профессии. Онъ священнодъйствоваль, какъ поэть, но не замъчая, не сознавая самъ своего священнодъйствія, не облекаясь въ жреческую хламиду, не исполняясь некотораго благоговения къ себе и своему жречеству. Его умъ и его сердце были, повидимому, постоянно заняты: умъ виталъ въ области отвлеченныхъ, философскихъ или историческихъ помысловъ; сердце искало живыхъ ощущеній и треволненій; но прежде всего и во всемъ онъ быль поэтъ, хотя собственно стиховъ онъ оставиль по себъ, сравнительно, и не очень много. Стихи у него не были плодомъ труда, хотя бы и вдохновеннаго, но все же труда, подчасъ даже усидчиваго у иныхъ поэтовъ. Когда онъ ихъ писалъ, то нисалъ невольно, удовлетворяя настоятельной, неотвязчивой потребности, потому что онъ не могъ ихъ не написать: върнъе сказать, онъ ихъ не писаль, а только записываль. Они не сочинялись, а творимись. Они сами собой складывались въ его головъ, и онъ только роняла ихъ на бумагу, на первый попавшійся лоскутокъ. Если же некому было припратать къ мъсту оброненное, подобрать эти лоскутки, то они неръдко и пропадали. Эти-то лоскутки и постарался подобрать князь И. Гагаринъ, когда вздумалъ показать стихи Тютчева Пушкину; но очень можетъ быть, что многое пропало и истребилось безвозвратно. Къ Тютчеву именно примъняются слова Гетевскаго пъвца:

lch singe wie der Vogel singt, Der in den Zweigen wohnet; Das Lied, das aus der Kehle dringt, Ist Lohn, der reichlich lohnet \*).

Въ самомъ двяв, въ чемъ же состояла награда, Lohn, пъвца-Тютчева, во время его 22-хъ лътняго пребыванія за границею, какъ не въ самой спетой песни, никемъ кроме его не слышимой? Условіемъ всякого преуспъянія таланта считается сочувственная среда, живой обывнъ впечатленій. А Тютчеву четверть въка приходилось пъть какъ-бы въ безвоздушномъ пространствъ. Когда читаешь, напримъръ, его стихи, писанные къ первой женъ и къ другимъ иностранкамъ, ни слова не знавшимъ по русски, да едвали и подовръвавшимъ въ немъ поэта, невольно спрашиваешь себя: для чего же и для кого онъ писалъ? Уже гораздо поздиве, въ Россіи, когда подросли его дочери и вторая его супруга выучилась по-русски, стали тщательно наблюдать за нимъ и полбирать лоскутки съ его стихами, а иногда и записывать стихи прямо подъ его диктовку. Такъ однажды, въ осенній дождливый вечеръ, возвратясь домой на извощичьихъ дрожкахъ, почти весь промокшій, онъ сказаль встрітившей его дочери: j'ai fait quelques rimes, и пока его раздъвали, продиктовалъ ей слёдующее прелестное стихотвореніе:

> Слезы людскія, о слезы людскія, Льетесь вы ранней и поздней порой, Льетесь безвістныя, льетесь незримыя, Неистощимыя, неисчислиныя, Льетесь какъ льются струи дождевыя, Въ осень глухую, порою ночной...

Здёсь почти нагляденъ для насъ тотъ истинно-поэтическій процессъ, которымъ внёшнее ощущеніе капель частаго осен-

Пою, какъ итица воденъ, я, Что по вътвямъ детаетъ, И пъснь свободная моя Богато награждаетъ.

<sup>\*)</sup> Въ русскомъ переводъ Б. С. Аксакова:

няго дождя, лившаго на поэта, пройдя сквозь его душу, претворяется въ ощущение слезъ и облекается въ звуки, которые, сколько словами, столько же самою музыкальностью своею, воспроизводятъ въ насъ и впечатлёние дождливой осени, и образъ плачущаго людскаго горя... И все это въ шести строчкахъ!

Еще болье объяснится намъ характеръ его поэтическаго творчества, когда мы припомнимъ, что этотъ человъкъ, по его собственному привнанію, тверже выражалъ свою мысль по-французски, нежели по-русски, свои письма и статьи писалъ исключительно на Французскомъ явыкъ и конечно на девять десятихъ болье говорилъ въ своей жизни по-французски, чъмъ по-русски. А между тъмъ стихи у Тютчева творились только по-русски. Значитъ, изъ глубочайтей глубины его духа била ключомъ у него поэзія, изъ глубины недосягаемой даже для его собственной воли; изъ тъхъ тайниковъ, гдъ живетъ наша первообразная природная стихія, гдъ обитаетъ самая правда человъка... Здъсь истати привести то, что самъ Тютчевъ высказалъ уже въ 1861 году, въ стихахъ на юбилей князя Вяземскаго, по поводу «музы» этого замъчательнаго въ своемъ родъ поэта:

Давайте-жъ, князь, поднимемъ въ честь богинъ Вашъ полный пънистый фіаль, Богинъ въ честь, хранившей благородно Залогъ всего, что свято для души, Родную ръчь...

Тютчевъ могъ еще съ большимъ основаниемъ обратить это воззвание къ своей собственной музъ.

Само собой разумъется, что при подобномъ процессъ творчества, Тютчевъ не способенъ былъ ничего творить въ обширномъ размъръ. Поэтому самыя лучшія его стихотворенія —
короткія; они цъльны, словно отлиты изъ одного куска чистаго золота. Въ его талантъ, какъ уже и замъчено было
нашими критиками, нътъ никакихъ эпическихъ или драматическихъ началъ. Его поэзія, какъ выразились бы Нъмецкіе
эстетики, вполнъ субъективна; ея поводъ — всегда въ личномъ ощущеніи, впечатлъніи и мысли; она неспособна отръшаться отъ личности поэта и гостить въ области вымысла,

въ мірѣ внѣшнемъ, отвлеченномъ, чуждомъ его личной живни. Онъ ничего не выдумывалъ, а только выражался. Онъ не быль тѣмъ maestro, тѣмъ художникомъ-хозямномъ въ позвін, какимъ, напримѣръ, является Пушкинъ, этотъ полновластный распорядитель звуковъ и формъ, разнообразно направлявшій силы своего генія, по указанію своей свободной поэтической воли, умѣвшій творить не однимъ мгновеннымъ наитіемъ вдохновенія, но и медленнымъ вдохновеннымъ трудомъ. Да и у всѣхъ поэтовъ, рядомъ съ непосредственнымъ творчествомъ, слышится доманіє, обработка. У Тютчева дѣланнаго нѣть ничего: все творится. Оттого нерѣдко въ его стихахъ видна какая то внѣшняя небрежность: попадаются слова устарѣлыя, вышедшія изъ употребленія, встрѣчаются неправильныя риемы, которыя, при малѣйшей наружной отдѣлкѣ, легко могли бы быть замѣнены другими.

Этимъ опредъляется и отчасти ограничивается его значеніе какъ поэта. Но это же придаетъ его поэвіи какую-то особенную прелесть задушевности и личной искренности. Хомаковъ—самъ лирическій стихотворецъ— говорилъ, и по нашему мнѣнію, справедливо, что не знаетъ другихъ стиховъ, кромѣ Тютчевскихъ, которые бы служили лучшимъ образцомъ чистийшей поэвій, которые бы въ такой мѣрѣ, насквозь, durch und durch, были проникнуты поэвіей \*).

Мы разумъемъ здъсь, конечно, лучшія произведенія Тютчева, тъ, которыми характеризуется его стихотворчество, а не тъ, которыя, уже въ позднъйшее время, онъ иногда за-

<sup>\*)</sup> Воть, между прочимъ, что висалъ Хомяковъ изъ Москвы въ Петербургъ, Александру Николаевичу Попову, въ 1850 году: "Видите ли О. И. Тютчева? Разумъетоя видите. Скажите ему мой понловъ и досаду многихъ за его стихи. Всъ въ восторгъ отъ нихъ и въ негодованіи на него. Не стыдно ли молчать, когда Богъ далъ такой голосъ? Если онъ вздумаетъ оправдываться и ссылаться, пожалуй, на меня, скажите ему, что это не дъло. Безъ притвориаго смиренія, я знаю про себя, что мом стихи, когда хороши, держатся мыслью, т. е. прозаторъ вездъ прогладываетъ и слъдовательно долженъ наконецъ задушить стихотворца. Онъ же насквозь поэтъ (durch und durch), у него не можетъ изсявнуть источникъ поэтическій. Въ немъ, какъ въ Пушкинъ, какъ въ Языковъ, натура античная въ отношеніи къ художеству"...

ставляль писать себя на извёстные случаи вслёдствіе обращенных в нему требованій и ожиданій. Замёчательно, что въ стихотвореніяхъ его самой ранней молодости нёть почти вовсе той свободы творчества, которою мы такъ любуемся въ его поэзіи. Это особенно видно въ тёхъ пьесахъ, которыя хотя и были напечатаны въ двадцатыхъ годахъ, однакоже не включены въ полное собраніе его стихотвореній. Въ нихъ встрёчаются условные пріемы, обороты и выраженія тогдашней псевдо-классической школы, напримёръ:

> И миб-ль, друзья, сей гимиъ веселый Миб-ль пъть на лиръ онъмълой? и т. д.

однимъ словомъ—что-то тяжелое, принужденное, совершенно чуждое позднъйшимъ свойствамъ его позвіи. Въроятно, Тютчевъ еще находился тогда подъ нъкоторымъ вліяніемъ или подражалъ пріемамъ своихъ недавнихъ учителей, Раича и Мерзлякова. Но чрезъ нъсколько лѣтъ по переъздъ за границу, онъ какъ будто стряхнулъ съ себя путы Русской эстетики того времени и сбросилъ навязанное ему званіе «пъвца.» Онъ перестаетъ сочинять и печатать, отказывается отъ притязаній на авторство, но тутъ-то и является, внезапно, поэтомъ: его творчество обръло свободу, онъ сталъ самимъ собою.

Стихи Тютчева не выдаются особенною бойкостью, наружною красивостью, силою и звучностью; но въ замѣнъ этихъ качествъ, они отличаются совершенно своеобразною фактурою; ихъ мелодичность не похожа на музыкальный строй, если не одинаковый, то довольно общій у прочихъ нашихъ поэтовъ. Что особенно плѣняетъ въ поэзіи Тютчева, это ея необыкновенная грація, не только внѣшняя, но еще болѣе внутренняя. Все жесткое, рѣзкое и яркое чуждо его стихамъ; на всемъ художественная мѣра; все извнѣ и извнутри, такъ сказать, обвѣяно изяществомъ. Самое вещество слово какъ - бы теряетъ свою вещественность, — которою именно такъ любятъ играть и щеголять нѣкоторые поэты, которая составляетъ своего рода спеціальную красоту въ стихахъ, напримѣръ, Языкова. Вещество слова у Тютчева какъ-то одухотворяется, становится прозрачнымъ. Мыслью и чувствомъ трепещетъ вся его поэзія. Его музыкальность не въ одномъ внёшнемъ гармоническомъ сочетаніи звуковъ и риемъ, но еще болёе въ гармоническомъ соотвётствіи формы и содержанія.

Почти всё стихотворенія Тютчева равно граціозны и музыкальны, но приведемъ теперь для примёра хоть нёкоторыя изъ нихъ, гдё это свойство его поззіи, при относительной незначительности содержанія, выступаетъ, такъ сказать, на первый планъ.

Вотъ, напримъръ, одно изъ самыхъ молодыхъ стихотвореній, уже упомянутое нами, написанное, можетъ быть, лътъ 45 тому назадъ и внушенное ему 16-ти-лътнею красавицею за границею:

> Я помню время золотое, Я помню сердцу милый врай. День вечерёль, мы были двое; Внизу, въ тёни, шумёль Дунай.

И на холму, тамъ, гдъ бълъя Румна замка вдаль глядить, Стояла ты, младая фея, На минстый опершись гранить.

Ногой младенческой касаясь Обломковъ груды въковой... И солнце медлило, прощаясь Съ холмомъ, и съ замкомъ, и съ тобой.

Ты беззаботно вдаль глядъла. Врай неба дымно гасъ въ лучахъ. День догоралъ; звучнъе пъла Ръка въ померкшихъ берегахъ.

И ты съ веселостью безпечной Счастливый провожала день, И сладко жизни быстротечной Надъ нами пролетала тёнь.

Какъ граціозна эта картина літняго вечера и молодой дівушки у развалинъ стараго замка, озаренной догорающими лучами солнца, — какая мягкость тоновъ и ніжность колорита! Съ трудомъ вірится, что это стихотвореніе, — напи-

санное, если не ошибаемся, въ ранней молодости, принадлежитъ поэту, который еще не задолго предъ тёмъ, подъ влізніемъ образцовъ такъ-называемой Русской классической поэзіи, считаль себя обязаннымъ пёть въ важномъ и напыщенномъ тонё и добровольно сковываль свое творчество, пока не махнулъ рукой на «сочинительство», на печать и на всякую авторскую славу. А вотъ другое, изъ позднёйшей поры, написанное уже въ шестидесятыхъ годахъ; вотъ въ какомъ легкомъ и изящномъ образъ выражено имъ нравственное изнеможеніе:

О, этотъ Югъ, о, эта Ницца,
О, какъ ихъ блескъ меня тревожить!
Мысль, какъ подстръленная птица,
Подняться хочетъ и не можетъ;
Нътъ ни полета, ни размаху,
Висятъ подломанныя крылья.
И вся дрожитъ, прижавшись къ праху,
Въ сознанъи грустнаго безсилья...

Впрочемъ трудно выбрать стихотвореніе, которое служило бы примёромъ только одной граціоэности. Это свойство его поэзіи неразлучно съ каждымъ проявленіемъ его поэтическаго творчества, какъ увидить далёе и самъ читатель.

Но гдё Тютчевъ является совершеннымъ мастеромъ, мало имъющимъ себъ подобныхъ, это въ изображении картинъ природы. Нътъ, конечно, сюжета болье избитаго стихотворцами всего міра. Къ счастію самъ сюжеть, т. е. сама природа, отъ этого нисколько не опошливается, и ея дъйствіе на духъ человъческій не менъе неотразимо. Сколько бы тысячъ инсателей ни пыталось передать намъ ея языкъ, — всегда и въчно онъ будеть звучать свъжо и ново, какъ только душа поэта станетъ въ прямое общеніе съ душою природы. Оттого и картины Тютчева исполнены такой же безсмертной красоты, какъ безсмертна красота самой природы.—Вообще, върность изображенія не только того, что зовется «природой,» но и всякаго предмета, явленія и даже ощущенія, заключается вовсе не въ обиліи подробностей, вовсе не въ акуратной передачъ всякой, даже самой мелкой черты, вовсе не въ той фотографической точности, которою

такъ хвалятся жудожники - реалисты поздиващаго времени. Многіе изъ нашихъ новъйшихъ писателей любять кокетничать наблюдательностью, и, думая изобразить чью-либо физіономію, перечисляють углы и изгибы рта, губъ, носа, чуть не каждую бородавку на лицъ; если же рисують быть, то съ недую бородавку на лицё; если же рисують быть, то съ неумолимою отчетливостью передають каждую ничтожную частность, иногда совершенно случайную, выбкую, вовсе не типичную... Они только утомляють читателя и нисколько не
уловляють внутренней правды. Истинный художникь, напротивъ того, изо всёхъ подробностей выбереть одну, но самую
характерную; его взоръ тотчасъ угадываеть черты, которыми
опредёляется весь внёшній и внутренній смысль предмета,
и опредёляется такъ полно, что остальныя черты и подробности сами уже собой досказываются въ воображеніи читателя. Воспринимая впечатлёніе отъ наружности ли человёческой, отв иныхъ ли внёшнихъ явленій, мы прежле всего ческой, отв иныхъ ли внёшнихъ явленій, мы прежде всего воспринимаемъ это впечатлёніе непосредственно, еще безъ анализа, еще не успёвая, да иногда и не задаваясь трудомъ: изучить и разобрать всё соотношенія линій и всю игру мускуловъ въ физіономіи, или же всё формы и движенія частей, составляющихъ, напримёръ, картину природы. Слёдовательно, художественная задача—не въ томъ, чтобъ сдёлать рабскій снимокъ съ натуры (что даже и невозможно), а ез расскій снимовъ съ натури (что даже и невозможно), а ет воспроизведеній того же именно впечатильнія, какое про- извела бы на насъ сама живая натура. Это умѣнье передавать нѣсколькими чертами всю цѣлость впечатиѣнія, всю реальность образа, требуетъ художественнаго таланта высшей пробы, и принадлежитъ Тютчеву вполнѣ, особенно въ изображеніяхъ природы. Кромѣ Пушкина, мы даже не можемъ и указать кого-либо изъ прочихъ нашихъ поэтовъ, который бы и указать кого-либо изъ прочихъ нашихъ поэтовъ, который бы владёль этою снособностью ез ровной мпрп съ Тютчевымъ. Описанія природы у Жуковскаго, Баратынскаго, Хомякова, Языкова иногда прекрасны, звучны и даже върны,—но это именно onucanie, а не воспроизведеніе. У нѣкоторыхъ, впрочемъ, поздивійнихъ поэтовъ, у Фета и у Полонскаго, мѣстами попадаются истинно художественныя черты въ картинахъ природы, но только мѣстами. Вообще же, въ своихъ описаніяхъ, большая часть стихотворцевъ ходить возлю да около; рѣдко - рѣдко удается имъ схватить самый существенный

признакъ явленій.—Приведень въ доказательство следующее стихотвореніе Тютчева:

Есть въ осени первоначальной Короткая, но дивная пора: Весь день стоить какъ бы хрустальный И лучезарны вечера.

Гдё бодрый серпъ ходилъ и падалъ колосъ, Теперь умъ пусто все; просторъ вездё,—
Лишь паутины тонкій волосъ
Блеститъ на праздной бороздё.

Пустветь воздухъ, птиць не слышно боль, Но далеко еще до первыхъ зимнихъ бурь, И льется чистая и тихая лазурь На отдыхающее поле.

Здёсь нельзя уже ничего прибавить; всякая новая черта была бы излишня. Достаточно одного этого «тонкаго волоса паутины,» чтобъ однимъ этимъ признакомъ воскресить въ памяти читателя былое ощущение подобныхъ осеннихъ дней, во всей его полнотъ.

Или воть это стихотвореніе, - другая сторона осени.

Есть въ свътлости осениять вечеровъ
Умильная, таинственная предесть:
Зловъщій блескъ и пестрота деревъ,
Багряныхъ листьевъ томный, легкій шелестъ,
Туманная и тихая лазурь
Надъ грустно-сиротъющей землею,
И какъ предчувствіе осеннихъ бурь,
Порывистый, холодный вътръ порою.
Ущербъ, изнеможенье, и на всемъ
Та кроткая улыбна увяданья,
Что въ существъ разумомъ мы зовемъ
Возвышенной стыдливостью страданья...

Не говоря уже о прекрасномъ граціовномъ образѣ «стыдливаго страданья,» — образѣ, въ который претворилось у Тютчева ощущеніе осенняго вечера, самый этотъ вечеръ воспроявведенъ такими точными, хоть и немногими чертами, что будто самъ ощущаешь и переживаень всю его жуткую прелесть.

Этотъ мотивъ повторенъ Тютчевымъ и въ другой піесъ, но образъ осени умильнъе, нъжнъе и сочувственнъе:

Обвъянъ въщею дремотой,
Полураздътый лъсъ грустить;
Изъ лътнихъ листьевъ развъ сотый,
Блестя осенией позолотой,
Еще на вътиъ шелестить.
Гляжу съ участьемъ умиленнымъ,
Когда пробившись изъ-за тучъ,
Вдругь по деревьямъ испещреннымъ
Молніевидный брызнетъ лучъ...

Бакъ увядающее мило, Бакая предесть въ немъ для насъ, Богда что такъ цвело и жило, Теперь такъ немощно и хило Въ последній ульбиется разъ.

Намъ особенно нравятся первые пять стиховъ, нравятся именно своею простотою («изъ лътнихъ листьевъ развъ сотыв») и правдою.

Такая же истина и въ этой картинъ осени:

Такъ иногда осениею порой;
Когда поля ужъ пусты, рощи голы,
Блёдийе небо, пасмурийе долы,—
Вдругъ вётръ подуетъ, теплый и сырой,
Опавшій листъ погонить предъ собою
И душу вамъ обдасть какъ бы весною...

Именно *теплый и сырой* вътеръ. Это именно то, что нужено. Кажется, какія незатъйливыя слова, но въ этомъ-то и достоинство, въ этомъ-то и прелесть: они просты, какъ сама правда.

Здёсь кстати замётить, что точность и мёткость качественныхъ выраженій или эпитетовъ — важное, необходимое условіе художественной красоты въ поэзін. Пушкинъ, какъ истинный художникъ, выше всего цёнилъ эту точность, и

не успоконвался, пока не найдеть выраженія самаго соотвітственнаго, и потому самаго простаго. Въ этомъ отношеніи ніть ему равныхъ. Въ письмахъ Пушкина къ князю Вяземскому (въ Русскомъ Архивіз 1874 года) есть его разборъ стихотворенія князя, «Водонадъ.» Этоть разборъ можеть служить образцомъ художнической требовательности Пушкина. На вопрось: что думаеть онъ о «Думахъ» и поэмахъ, вообще обо всемъ множествів стиховъ Рылібева, Пуштина, отно да началіть полоне отпіть положе до при положе до предпадать по кинъ, еще въ началъ двадцатыхъ годовъ, отвъчаетъ только: «тамъ есть у него палачъ съ засученными руками, за котораго я бы дорого далъ.» Ему понравилась мъткость этой характеристичной подробности и живописная простота вытораго я бы дорого далъ. Ему понравилась мъткость этой характеристичной подробности и живописная простота выраженія. Умѣнье уловить самую существенную черту явленія или предмета, — о чемъ мы говорили выше, — тѣско связывается, конечно, съ умѣньемъ выбрать, изъ массы качественныхъ словъ въ языкъ, самое опредълительное, бьющее прямо въ цѣль, сразу овладѣвающее предметомъ, захватывающее его живъемъ. Чѣмъ эпитеты точнѣе, тѣмъ они проще. Кавалось бы, это и не такъ трудно, — а между тѣмъ для этого потребна и особенная художественная зоркость, и особенная чуткость въ отношеніи къ языку. Кромѣ Пушкина, — какъ мы уже сказали, — только поэзія Тютчева и отчасти Лермонтова обладаетъ этимъ даромъ точныхъ эпитетовъ въ высокой степени; у другихъ нашихъ поэтовъ онъ замѣчается лишь мѣстами, довольно рѣдко. Ихъ эпитеты болѣе описательнаго, чѣмъ опредѣлительнаго свойства; или слишкомъ фигурны, вычурны и нарядны, или же являются какимъ то внѣшнимъ щегольствомъ языка, радующимъ самого автора, а не простою, необходимою, спокойною принадлежностью самого предмета (\*). Къ тому же у Тютчева эта мѣткость качественныхъ опредѣленій простирается не на одни предметы внѣшняго міра, какъ и увидимъ ниже.

Вотъ еще нѣсколько примъровъ взображенія природы у Тютчева; мы поставили курсивомъ тѣ именно выраженія, которыя намъ кажутся художественно-точными и простыми:

<sup>\*)</sup> О тъхъ же стихотворцахъ, которые ради точности прибъгаютъ чуть не къ технической терминологіи (напр. Бенедиктовъ въ описаніи Каввазонихъ горъ) им не считаемъ здёсь нужнымъ и упоминать.

### Полдень.

Авниво дышеть полдень игдистый, Авниво катится рвка. И въ тверди пламенной и чистой Авниво тають облака. И вею природу, какъ туманъ, Дремота жаркая объемлеть, И самъ теперь великій Памъ Въ чертогъ Намфъ опокойно дремлеть.

Здёсь это одно «лёниво тають» стоить всякаго длиннаго, подробнаго описанія.

Или вотъ это выраженіе:

Неостывшая отъ зною Ночь іюдьская блистала...

Одинъ изъ критиковъ поэзіи Тютчева, поэтъ Некрасовъ, въ статьѣ, напечатанной еще въ 1850 г., любуясь простотой и краткостью слъдующаго стихотворенія, сравниваеть его съ однороднимъ стихотвореніемъ Лермонтова. Вотъ стихи Тютчева:

> Песокъ сы пучій по кольни; Мы вдемъ; поздно; меркиетъ день, И сосенъ по дорогъ тъни Уже въ одну слилися тънь.

Чернъй и чаще явсь глубовій... Какія грустныя міста! Ночь хиурая, какъ звірь стоокій, Глядить изъ каждаго куста.

# У Лермонтова:.

И милліономъ темныхъ глазъ Смотрёла ночи темнота Сквозь вётви каждаго куста.

«Кто не согласится,—говорить г. Некрасовь, и мы съ нимъ совершенно согласны,—что эти похожія строки Лермонтова

значительно теряють въ своей оригинальности и выразительности.»

Вотъ картина лътней бури:

Какъ веселъ грохотъ лътнихъ бурь,
Когда, взметая прахъ летучій.
Гроза нахлынувшая тучей
Смутитъ небесную дазурь,
И опрометчиво-безумно
В другъ на дубраву набъйнтъ.
И вся дубрава задрожитъ
Ш ироколиственно и шумно.

И сквозь внезанную тревогу Немелчно слышень птичій, свисть, И кой-гуй нервый желтый листь, Крутись, слетаеть на дорогу.

Ради простоты и точности очертаній приведемъ еще два отрывка.

# Дорога изъ Кенигсберга въ Петербургъ.

Родной дандшафть подъ дымчатымъ навъсомъ
Огромной тучк снъговой;
Синъеть даль съ ея угрюмымъ лъсомъ,
Окутаннымъ осенней мглой.
Все голо такъ, и пусто, необъятно
Въ однообразін нъмомъ;
Мъстами лишь просвъчмваютъ пятна
Стоячихъ водъ, покрытыхъ первымъ льдомъ...
Ни звуковъ здъсь, ни красокъ, ни движенья,
Жазнь отошла, и, покорясь судьбъ,
Въ какомъ-то забытьи изнеможенья,
Здъсь человъкъ лишь снится самъ себъ...

Здёсь не только внёшняя вёрность образа, но и вся полнота внутренняго ощущенія.

### Радуга.

Кавъ неожиданно и ярко
По влажной неба синевъ
Воздушная воздвиглась арка
Въ своемъ минутномъ торжествъ.
Одинъ конецъ въ лъса вонзила,
Другимъ за облака ушла;
Она полнеба обхватила
И въ высотъ из немогла...

Изнемогла! Выражение не только глубоко - върное, но н сивлое. Едвали не впервие употреблено оно въ нашей литературъ въ такомъ именно смыслъ. А между тъмъ нельзя лучше выразить этотъ вивший процессъ постепеннаго таянія. ослабленія, исчезновенія радуги. Еще г. Тургеневъ замётиль, что «языкъ Тютчева часто поражаетъ смелостью и красотою своихъ оборотовъ.» Намъ кажется, что независимо отъ таланта, эта смелость можеть быть объяснена отчасти и обстоятельствами его личной жизни. Русская ръчь служила Тютчеву, какъ мы уже упомянули, только для стиховъ, никогда для прозы, ръдко для разговоровъ, такъ что самый матеріаль искусства-Русскій языкь-сохранился для него въ болбе целостномъ виде, не искаженномъ чрезъ частое употребленіе. Многое, что могло-бъ другимъ показаться смёлымъ, ему самому казалось только простымъ и естественнымъ. Конечно, отъ такого отношенія къ Русской річи случались подчасъ синтаксическія неправильности, вставлялись выраженія уже успѣвшія выдти изъ употребленія; но за то, иногда, силою именно поэтитической чуткости, добываль онъ изъ затаенной въ немъ сокровищницы роднаго языка совершенно новый, неожиданный, но вполнъ удачный и върный оборотъ, или же открывалъ въ словъ новый, еще не подмъченный оттънокъ смысла.

Трудно разстаться съ картинами природы въ поэзім Тютчева, не выписавъ еще нѣсколько примѣровъ. Вотъ его «Весеннія воды,» — но сначала для сравненія приведемъ «Весну» Баратынскаго, въ которой встрѣчаются стихи очень схожіе. Баратынскій:

Весна, весна! Какъ воздухъ чистъ, Какъ ясенъ небосклонъ; Своей лазурію живой Слъпитъ меъ очи онъ.

Весна, весна! какъ высоко На крыдьяхъ вътерка, Ласкаясь къ солнечнымъ лучамъ, Летаютъ облака.

Шумять ручьи! блестять ручьи! Взревъвъ, ръка несетъ На торжествующемъ хребтъ Поднятый ею ледъ!

Подъ солице самое взвился И въ яркой вышинъ Незримый жавроновъ поетъ Заздравный гимвъ веснъ.

Что съ нею, что съ моей душой? Съ ручьемъ она ручей, И съ птичкой птичка! Съ нимъ журчитъ, Летаетъ въ небъ съ ней.

Далъе слъдуютъ еще двъ строфы совершенно отвлеченнаго содержанія—о душъ, и стихи довольно тажелые.

### Тютчевъ:

Еще въ полякъ бълветь сивгъ, А воды ужъ весной шумятъ, Бъгутъ и будятъ сонный брегъ, Бъгутъ, и блещутъ и гласятъ,—

Онъ гласятъ во всъ концы:
"Весна идетъ! Весна идетъ!
"Мы молодой весны гонцы,
"Она насъ выслала впередъ!

Весна идеть, весна идеть! И тихихь, теплыхъ майскихъ дней Румяный, свётлый хороводъ Толпится весело за ней... Эти стихи такъ и обдають чувствомъ весны, молодымъ, добрымъ, веселымъ. Они и короче, и живъе стиховъ Баратынскаго (\*). Вотъ отрывокъ изъ другаго стихотворенія, которое можно бы назвать: «Цредъ Грозою.»

Въ душномъ воздухъ молчанье, Какъ предчувствіе грозы; Жарче розъ благоуханье, Звонче голосъ стрекозы.

Чу! за бълой душной тучей Прокатился глухо громъ, Небо молніей летучей Опоясалось кругойъ.

Жизни нъкій преизбытокъ Въ знойномъ воздухъ раздить, Какъ божественный напитокъ Въ жилахъ илъетъ и дрожить!..

Заключимъ этотъ отдёлъ поэзін Тютчева однимъ изъ самыхъ молодыхъ его стихотвореній: «Весенняя Гроза.»

Аюблю грозу въ началъ мая, Когда весенній, первый громъ, Какъ бы ръзвяся и играя, Грохочетъ въ небъ голубомъ.

Гремять раскаты молодые, Воть дождикь брызнуль, пыль летить: Повисли перлы дождевые, И солице нити золотить.

Ужъ верба вся пушистая и проч.,-

и приводить именно съ тъмъ, чтобъ показать степень различія въ мастерствъ изображенія. У г. Фета указываеть онъ много прекрасныхъстиховъ, но рядомъ съ ними, какъ и у Баратынскаго, много фигурнаго, отвлеченнаго, или ненужнаго разсужденія. Вообще стихотвореніе очень длинно.

<sup>\*)</sup> Г. Некрасовъ въ своей статьъ (Современникъ 1850 года) при водитъ, для сравненія съ этимъ стихотвореніемъ Тютчева, "Весну" г. Фета:

Съ горы бъжить потовъ проворный, Въ лъсу не молкнеть птичій гамъ, И гамъ лъсной, и шумъ нагорный, Все вторить весело громамъ.

Ты скажешь: вътреная Геба, Кория Зевесова орла, Громокипящій кубокъ съ неба, Смъясь, на землю пролила.

Такъ и видится молодая, сменощаяся вверху Геба, а кругомъ влажный блескъ, веселье природы и вся эта майская грозовая потеха. Это стихотворение было напечатано въ Галатев еще въ 1829 году, но такова странная судьба поэзи Тютчева, что оно не обратило тогда на себя ни малейшаго внимания.

Въ отвътныхъ своихъ стихахъ къ извъстному нашему поэту, г. Фету, Тютчевъ говоритъ:

Инымъ достался отъ природы Инстинетъ пророчески слѣпой: Они имъ чуютъ, слышатъ воды И въ темной глубниъ земной...

Великой матерью любимый, Стократь завидней твой удёль: Не разъ подъ оболочкой зримой Ты самоё её узрёль.

Этотъ послъдній стихъ справедливье отнести къ самому Тютчеву; про него именно можно сказать, что ему было дано не разъ видъть природу не во внъшней только оболоч-къ, но её самоё, обнаженною, безъ покрововъ.

Если бы — предположимъ — кто-нибудь, умфющій живо и тонко чувствовать художественныя красоты въ поэзіи, сталъчитать въ первый разъ творенія, — конечно не Пушкина и даже не Лермонтова, а прочихъ нашихъ поэтовъ, даже не зная ихъ именъ, — онъ, безъ сомнѣнія, усладился бы вполнѣ «плѣнительною сладостью» Жуковскаго; онъ хоть на мигъ, можетъ быть, воспламенился бы духомъ къ высокимъ нравственнымъ подвигамъ, благодаря мужественному лиризму сти-

ховъ Хомякова; ему бы доставили, конечно, утёху бодрыя, звучныя пъсни Языкова, гдъ столько праздника, столько молодости, шири и удали; его душу проняла бы, въроятно, и страждущая тоска поэтическихъ думъ Баратынскаго; онъ нашель бы себъ отраду и во многихъ другихъ нашихъ по-этахъ... Но если бы онъ, перелистывая эту сотню-другую тысячь стиховь, вдругь случайно напаль на любое изъ вышеприведенныхъ стихотвореній, въ родъ «Осени первоначальной» съ ея «тонкимъ волосомъ паутины,» или «Весеннихъ водъ,» или хоть «Радуги изнемогшей въ небв,» -- онъ невольно бы остановился; онъ по одному этому выраженію, по одной этой мелкой повидимому черть, опозналь бы тотчась настоящаго художника и сказаль бы вивств съ Хомяковымъ: «чистъйшая поэзія—вотъ гдъ.» Такого рода художественной красоты, простоты и правды нельзя достигнуть ни умомъ, ни восторженностью духа, ни опытомъ, ни искусствомъ: здёсь уже явное, такъ-сказать голое поэтическое откровеніе, непосредственное творчество таланта.

Обратимся теперь къ другой особенности стихотвореній Тютчева: мы разумѣемъ самое содержаніе поэзіи, внутренній поэтическій строй. Но здѣсь намъ приходится сдѣлать небольшое отступленіе.

Воспитаніе почти всёхъ нашихъ поэтовъ, особенно поэтовъ Пушкинской плеяды, къ несчастію, характеризуется совершенно вёрно собственными стихами Пушкина:

Мы всѣ учились по немногу, Чему-инбудь и какъ-инбудь.

Всё они (кромё Хомякова, конечно, который совершенно выдёляется изъ этого сонма поэтовъ), при поверхностномъ образованіи, возросли подъ сильнымъ умственнымъ и нравственнымъ воздёйствіемъ Французской литературы и философіи XVIII вёка. Но ошибочно было бы думать, что эта философія въ самомъ дёлё породила у насъ философовъ и вообще серьезныхъ мыслителей; господствовала не сама философія, какъ свободно пытливая работа ума, а просто quasіфилософское «вольнодумство», въ самомъ обиходномъ и пошломъ смыслё этого слова; не философія, какъ наука, а ея такъ называемый духъ, т. е. самое легкомысленное отрица-

ніе религіозныхъ вѣрованій и идеаловъ, самое вѣтреное обращеніе съ важвѣйшими вопросами жизня, упраздненіе не только строгости, но даже всякой серьевности въ сферѣ нравственныхъ отношеній и понятій. Конечно, уже тогда начинало группироваться небольшое число очень молодыхъ людей (напр., Кирѣевскіе и другіе) съ иными запросами духа, съ потребностью основательнаго знанія; но ихъ значеніе сказалось гораздо позднѣе. Мы уже отчасти характеризовали выше эпоху двадцатыхъ годовъ, но почти не коснулись стороны общественнаго воспитанія. Мы и теперь не намѣрены разсматривать ее подробно, — тѣмъ болѣе, что школа, чрезъкоторую первоначально проходали наши поэты Пушкинскаго періода, относится не къ двадцатымъ годамъ, а къ началу и первымъ двумъ десяткамъ лѣтъ нашего столѣтія. Но такъ какъ многія черты у обѣихъ эпохъ одинаковы, то читателю не трудно представить себѣ, какова была эта школа, если онъ постарается припомнить все разскаванное нами выше о времени отъѣзда Тютчева за границу. Считаемъ нужнымъ только добавить, что хотя Французское вліяніе вторглось къ намъ еще при Екатеринѣ, во второй половинѣ са царствованія, однако же на литературѣ, равно и на умственномъ движеніи ез времени лежить печать все-таки большё серьезности и важности, чѣмъ въ позднѣйшую пору; люди Екатеринискихъ временъ были грубѣе, но крѣпче, строже, ближе къ Русской народности; самый ихъ разврать быль крупень, но довольно одностороненъ и внѣшенъ, — менѣе легкомысленъ, менѣе растывающаго свойства. Съ царствованіемъ Александра І-го начинается болѣе полное отчужденіе отъ народа болѣе полное господство иностранной моды — и уже не въ нарадахъ только, но въ мысляхъ и воззрѣніяхъ. Все становится на вящнѣе, деликатнѣе, галантерейнѣе и какъ-то пошътье, если появолено будетъ такъ выразиться. Печать оригинальности на произведеніяхъ умственнаго творчества исчелаеть. Событія 12 года встрасли пѣсколько общественный духъ, но и послѣ 12 года, и гораздо позднѣе, состояніе мысли философско-отвлеченной. направленіе литературное и эстетическія воззрѣнія представляются въ ви

ученыхъ авторитетовъ, слышать такія разсужденія: «Почтенные мужи! Пусть на цвътущемъ полъ нашей словесности ръввятся, въ разновидныхъ группахъ, Амуры, Зефиры и Фавны... Птичка, свивающая гивздо на ближнемъ деревв, научила человъка строить скромныя съни изъ вътвей, она-жъ научила его радоваться и воспъвать свою радость. Отсюда происхожденіе— Музыки и Поэзіи.» \*) Правда, въ то время уже началась реакція и, «господинъ Боало, честный Лафонтенъ, геній Корнеля и Сида, сін вічные образцы искусства» какъ выражались еще тогда съ каоедры ученые наши авторитеты, однимъ словомъ вся эта псевдо-классическая теорія поэзін не тяготъла болье надъ умами нашихъ юныхъ поэтовъ, которые всъ были пылкими приверженцами такъ-называемой «романтической школы.» Но взамънъ господина Боало съ компаніей, образцами для молодыхъ пъвцовъ служили все же Французскіе писатели: отчасти только Шенье, но предпочтительно Парни, пресловутый Парни, и другіе представители эротической повзік. Впослёдствіи Парни уступиль было м'ясто Байрону, но Байронъ былъ понять только съ вижшней своей стороны; да и мудрено было этому своеобразному историческому продукту Англійской нравственной, общественной почвы акклиматизироваться на Русской. Нельвя не скорбъть душою при мысли, какова была та духовно-нравственная атмосфера, въ которой приходилось распускаться и творить нашимъ по-этическимъ дарованіямъ. Стоить только заглянуть въ новъйшіе біографическіе труды и изследованія о детстве и моло-дости Пушкина.... Можно было бы, кажется, задохнуться въ этой гнилой атмосфере, еслибъ ее несколько не освежали своимъ присутствіемъ: Караменнъ — этотъ «целомудренносвободный духъ» по выраженію Тютчева, и Жуковскій съ «голубиной чистотой» своей поэвін. Какіе-то нанесенные вътромъ обрывки чужихъ, преимущественно Французскихъ доктринъ, вкусовъ и нравовъ, при недостаткъ сколько-нибудь строгой науки, при отсутствім воспитательнаго начала гражданской общественной жизни, при разрывъ съ своими

<sup>\*)</sup> См. «Труды Общества Люб. Рос. Слов.» 1819 г. Ръчь на торжественномъ публичномъ засъдавии Мерзлякова.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ-же, статья одного изъ членовъ.

собственными народными и бытовыми преданіями: ни убёж-деній твердыхъ, ни крёпкихъ правственныхъ основъ—вотъ чёмъ была, по крайней мёрё въ значительной части. Рус-ская общественная среда. Велика заслуга нашихъ поэтовъ уже въ томъ, что они не только не погибли въ этой растлёвающей обстановкі, но еще уміли и сами вознестись надънею,—даровать и обществу силу подъема, и орудіє воспитанія въ художественной красоть своихъ произведеній. Конечно, при этомъ не мало было растрачено даромъ богатства души, свъжести чувствъ, времени... Не легко было изъ «питомцевъ Эпикура», «пъвцовъ пировъ и сладострастья» — какъ они сами себя величали, — выбраться цълымъ на путь высшаго поэтическаго творчества: для этого надобно было родиться Пушкинымъ. Приходится, по истинъ, изумляться упругости и мощи этого генія, который— не благодаря, а вопреки всъмъ внъшнимъ условіямъ,—успълъ въ короткій срокъ своего поприща дойти до той художественной трезвости и полноты, какую явиль онь въ позднъйшихъ своихъ твореніяхъ. Но то ли еще способенъ былъ дать намъ этотъ великій худож-никъ, еслибъ его воспитаніе было иное, еслибъ сама окружающая жизнь могла сообщить его духу иное содержание?— Какъ бы то ни было, но что вообще непріятно поражаеть въ поэтахъ этой пленды, рядомъ съ яркою красотою формъ, звуковъ и образовъ, особенно въ первой половинъ ихъ поэтической дъятельности (у иныхъ и во второй)— это не только напускной цинизмъ и хвастовство разгульною праздностью, не только нравственное легкомысліе, суетность, фривольность (frivolité), но нѣкоторая, притомъ очевидная, скудость образованія и бѣдность мысли, однимъ словомъ пустота содержанія.

Судьба Тютчева, какъ мы уже знаемъ, была иная. Благодаря 22-лътнему пребыванію въ Германіи, онъ не испыталъ вліянія ни Французскаго философскаго матеріализма, ни Русской тлетворной общественной среды. Впрочемъ въ немъ не видать было и Нъмца, а видна была лишь печать глубокой всесторонней образованности и замъчательной воздъланности ума и вкуса. Та же печать лежитъ и на его стихотвореніяхъ, — чъмъ и выдъляются они изъ произведеній другихъ Русскихъ поэтовъ.

Прежде всего что бросается въ глаза въ поэзін Тютчева и ръзко отличаетъ ее отъ поэзіи ея современниковъ въ Россіи — это совершенное отсутствіе грубаго эротическаго содержанія. Она не знаетъ ихъ «разымчиваго хмфля,» не восивваеть ни «Цыганокъ» или «наложницъ,» ни ночныхъ оргій, ни чувственныхъ восторговъ, ни даже нагихъ женскихъ прелестей; въ сравнении съ другими поэтами одного съ нимъ цикла, его муза можеть назваться не только скромною, но какъ бы стыдливою. И это не потому, чтобы психическій элементь — «любовь» — не даваль никакого содержанія его поэзін. Напротивъ. Мы уже знаемъ, какое важное значение въ его судьбъ, параллельно съ жизнью ума и высяшими призывами души, должно быть отведено внутренней жизни сердца, — и эта жизнь не могла не отразиться въ его стихахъ. Но она отразилась въ нихъ только тою стороною, которая одна и имъла для него цъну, — стороною чувства, всегда искренняго, со всёми своими послёдствіями: заблужденіемъ, борьбой, скорбью, раскаяніемъ, душевною мукою. Ни тъни циническаго ликованія, нескромнаго торжества, вътреной радости: что-то глубоко-задушевное, тоскливо-немощное звучить въ этомъ отделе его поэзіи. Мы уже довольно говорили объ этомъ выше, очерчивая его личный нравственный образъ, и привели нъсколько его стиховъ. Чтобы еще точные опредылить мотивы любви вы его поэзін, приведемъ еще нъкоторыя наиболье характеристическія піесы, хоть въ отрывкахъ. Вотъ напримъръ:

> Не върь, не върь поэту, дъва; Его своимъ ты не зови, И пуще пламеннаго гиъва Страшись поэтовой любви.

Его ты сердца не усвоишь Своей младенческой душой, Огня палящаго не скроешь Подъ легкой дъвственной фатой.

Поэтъ всесиленъ какъ стихія, Не властенъ лишь въ себъ самомъ... Невольно кудри молодыя Онъ обожжетъ своимъ вънцомъ. Вотще поносить или хвалить Поэта сустный народь: Онъ не стрълою сердце жалить, А какъ пчела его соссть.

Твоей святыни не нарушить Поэта чистая рука, Но мимоходомъ жизнь задушить Иль унесеть за облака.

## Въ другомъ стихотвореніи онъ говорить:

О, какъ убійственно мы любимъ, Какъ въ буйной слъпотъ страстей Мы то всего върнъе губимъ, Что сердцу нашему милъй!

Давно-ль гордясь своей побъдой, Ты говориль: она моя... Годъ не прошель, спроси и свъдай, Что уцълъло отъ нея?..

И что-жъ отъ долгаго мученья
Какъ пеплъ сберечь ей удалось?
Боль, злую боль ожесточенья,
Боль безъ отрады и безъ слезъ!
О, какъ убійственно мы любимъ, и пр.

### Или вотъ слъдующее стихотвореніе:

Любовь, любовь, — гласить преданье, Союзь души съ душой родной, Ихъ съединенье, сочетанье, И роковое ихъ сліянье, И поединокъ роковой. И чёмъ одно изъ нихъ нёжнёе Въ борьбё неравной двухъ сердецъ, Тёмъ неизбёжнёй и вёрнёе, Любя, страдая, грустно илёя, Оно изноетъ наконецъ.

Укажемъ еще на пьесы: «Съ какою нѣгою, съ какой тоской влюбленной», «Послъдняя любовь», «Я очи зналъ, о

эти очи», «О не тревожь меня укорой справедливой», ц т. д. Если мы вспомнимъ затъмъ слъдующіе стихи, которыми, будто заключительнымъ аккордомъ, повершается весь этотъ отдълъ стихотвореній «не властнаго въ себъ самомъ» поэта, именно:

> Пускай страдальческую грудь Волнують страсти роковыя; Душа готова, какъ Марія, Къ ногамъ Христа на въкъ прильнуть,—

то мы будемъ имъть полное понятіе объ этомъ мотивъ его повзіи.

Но самое важное отличіе и преимущество Тютчева, это всегда неразлучный съ его поэзіей элементь мысли. Мыслью, какъ тончайшимъ эе промъ, обвъяно и проникнуто почти каждое его стихотворение. Большею частью мысль и образъ у него нераздельны. Мыслительный процессъ этого сильнаго ума, свободно проникавшаго во всъ глубины знанія и философскихъ соображеній, въ высшей степени замізчателенъ. Онъ, такъ сказать, мыслиль образами. Это доказывается не только его порзіей, но даже его статьями, а также и его изръченіями, или такъ- называемыми mots или bons mots, которыми онъ прославился въ свътъ едва ли не болъе чъмъ стихами. Всъ эти mots были не иное что, какъ ироническая, тонкая, неръдко глубокая мысль, отлившаяся въ соотвътственномъ художественномъ образъ. -- Мысль въ его стихотвореніяхъ вовсе не то, что у Хомякова или у Баратынскаго. Поэтическія произведенія Хомякова — это какъ бы отрывки цълой, глубоко - обдуманной, исторически - философской или нравственно-богословской системы. Искренность убъжденія, возвышенность духовнаго строя, жаръ одушевленія придають многимъ его стихотвореніямъ силу увлекательную. Но если мысль его способна восходить до лиризма, все же она, вти-снутая въ риемы и размъръ, въ рамки стихотворенія, не вы ущербъ себъ и ей; художественная форма ее тъснитъ и сама насилуется. Читая его стихи, вы забываете о художникъ и имъете въ виду высоко-правственнаго мыслителя и проповедника. Впрочемъ это сознавалъ и самъ Хомяковъ.

какъ мы видели изъ вышеприведеннаго его письма къ А. Н. Попову о Тютчевъ. Что же касается до Баратынскаго, этого замъчательнаго, оригинальнаго таланта, то его стихи безспорно умны, но, — такъ намъ кажется, по крайней мъръ, это умъ — остуживающій поэвію. Въ немъ немало граціи, но холодной. Его стихи согреваются только искренностью тоски и разочарованія. Пушкинъ не даромъ назвалъ его Гамлетомъ; у Баратынскаго чувство всегда мыслитъ и разсуждаеть. Тамъ-же гдъ мысль является отдъльно какъ мысль, она, именно по недостатку цъльности чувства, по недостатку жара въ творческомъ горнилъ поэта, ръдко сплавляется въ цъльный поэтическій образъ. Онъ трудно ладить съ вившней художественной формой; мысль иногда торчить сквозь нее голая, и рядомъ съ прекрасными стихами попадаются стихи нестерпимо тяжелые и прозаические (напримъръ его «Смерть»). Исключение составляють три-четыре истинно превосходныхъ стихотворенія.

У Тютчева, наобороть, поэзія была тою психическою средою, сквозь которую преломлялись сами собой лучи его мысли и проникали на свёть Божій уже въ видё поэтическаго представленія. У него не то что мыслящая поэзія,—а поэтическая мысль; не чувство разсуждающее, мыслящее, — а мысль чувствующая и живая. Отъ этого внёшняя художественная форма не является у него надётою на мысль, какъ перчатка на руку, а срослась съ нею, какъ покровъ кожи съ тёломъ, сотворена вмёстё и одновременно, однимъ процессомъ: это сама плоть мысли. Мы уже отчасти объясняли этотъ процессъ, приводя выше стихотвореніе «Слезы». Вотъ еще примёръ:

Пошли, Госнодь, свою отраду Тому, кто въ лётній жаръ и зной, Какъ бёдный ницій мимо саду, Бредетъ по жаркой мостовей.

Кто смотритъ вскользь черезъ ограду На тънь деревьевъ, злакъ долинъ, На недоступную прохладу Роскошныхъ, свътлыхъ луговинъ. Не для него гостепріниной Деревья свиью разрослясь; Не для него, какъ облакъ дымный, Фонтанъ на воздухв повисъ.

Лазурный гротъ, какъ изъ тумана, Напрасно взоръ его манитъ, И пыль росистая фонтана Его главы не освъжитъ.

Пошли, Господь, свою отраду Тому, кто жизненной тропой, Вавъ бъдный нищій мимо саду, Бредетъ по знойной мостовой.

Здесь мысль стихотворенія вся въ аналогіи этого образа нищаго, смотрящаго въ жаркій лётній день сквозь рёшетку роскошнаго прохладнаго сада, — съ жизненнымъ жребіемъ людей-тружениковъ. Но эта аналогія почти не высказана, обозначена слегка, намекомъ, въ двухъ словахъ въ послъдней строфъ, почти не замъчаемыхъ: жизненной тропой, а между тъмъ она чувствуется съ перваго стиха. — Образъ нищаго, въроятно въ самомъ дълъ встръченнаго Тютчевымъ, мгновенно осънилъ поэта сочувствіемъ и - мыслью объ этомъ сходствъ. Мысль, вмъстъ съ чувствомъ, проняла насквозь самый образъ нищаго, такъ что поэту достаточно было только воспроизвести въ словахъ одинъ этотъ внешній образъ: онъ явился уже весь озаренный тёмъ внутреннимъ значеніемъ, которое ему дала душа поэта, и творить на читателя то же дъйствіе, которое испыталь самъ авторъ. — Но если мысль здёсь только чувствуется, а въ некоторыхъ стихотвореніяхъ какъ-бы нъсколько заслоняется выдающеюся художественностью формы и самостоятельной красотой вившияго образа, то можно указать на другія стихотворенія, гдв мысль не теряеть своего самостоятельнаго значенія и высказывается и въ художественной формъ, и какъ мысль. Начнемъ опять съ картинъ природы:

> Святая ночь на небосклонъ взошла И день отрадный, день любезный, Какъ золотой коверъ она свяла,

Коверъ, накинутый надъ бездной.
И какъ видънье, витичій міръ ушелъ,
И человъкъ, какъ сирота бездонный,
Стоитъ теперь и сумраченъ и голъ,
Лицомъ къ лицу предъ этой бездной темной.
И чудится давно-минувшимъ сномъ
Теперь ему все свътлое живое,
И въ чуждомъ, неразгаданномъ ночномъ
Онъ узнаетъ наслёдье роковое.

Нельзя лучше передать и осмыслить ощущение, производимое ночною тьмою. Та же мысль выразилась и въ другомъстихотворении:

На міръ таниственный духовъ, Надъ этой бездной безымянной, Покровъ наброшенъ здатотканный Высокой волею боговъ. День—сей блистательный покровъ, День—земнородныхъ оживленье, Души болящей исцъленье, Другъ человъновъ и боговъ!

Но меркнеть день; настала ночь, Пришла—и съ міра роковаго
Ткань благодатную покрова
Собравъ, отбрасываетъ прочь.
И бездна намъ обнажена
Съ своими страхами и мглами,
И нътъ преградъ межъ ей и нами:
Вотъ отчего намъ ночь страшна.

## Но намъ особенно нравятся следующие стихи:

О чемъ ты воещь, вътръ ночной? О чемъ такъ сътуещь безумно? Что значитъ странный голосъ твой, То глухо-жалобный, то шумный? Понятнымъ сердцу языкомъ Твердишь о непонятной мукъ, И ноещь, и взрываещь въ немъ Порой неистовые звуки! О, страшныхъ пъсенъ сихъ не пой Про древній хаосъ, про родимый! Бакъ жадно міръ души ночной Внимаетъ повъсти любимей! Изъ смертной рвется онъ груди И съ безпредъдънымъ жаждетъ слиться... О, бурь уснувщихъ ме буди: Подъ ними хаосъ шевелится!

Кажется, —прочитавъ однажды это стихотвореніе, трудно будетъ не припомнить его всакой разъ, какъ услышишь завыванье ночнаго вътра.

Сколько глубокой мысли въ его «Веснъ»!.. Выпишемъ нъсколько строфъ:

> Весна—она о васъ не знаетъ, О васъ, о горъ и о заъ. Безсиертьемъ взоръ ся сіястъ И ни морщины на челъ! Своимъ законамъ лишь послушна, Въ условный часъ слетаетъ иъ намъ Свътла, блаженно-равнодушна, Какъ подобаетъ божествамъ!

Не о быломъ вздыхають розы, И соловей въ тъни поетъ, — Благоухающія слезы Не о быломъ Аврора льетъ, И страхъ кончины нензбёжный Не свъетъ съ древа ни листа: Ихъ жизнь, какъ океанъ безбрежный, Вся въ настоящемъ раздита.

Игра и жертва жизни частной,
Приди-жъ, отвергии чувствъ обманъ
И ринься бодрый, самовластный,
Въ сей животворный океанъ.
Приди—струей его эенрной
Омой страдальческую грудь
И жизни божески-всемірной
Хотя на мигъ причастенъ будь!

Приведемъ еще стихотвореніе: «Сонъ на морѣ» — замѣчательное красотою формы и смѣлостью образовъ, которые могли быть созданы фантазіей только мыслителя-художника.

> И море и бури качали нашъ челиъ; Я сонный быль предань всей прихоти волнь, И двъ безпредъльности были во инъ, И мной своенравно играли онв. Кругомъ, какъ кимвалы, звучали скалы, И вътры свистъли, и пъли вали. Я въ хаосъ звуковъ деталь оглушенъ, Надъ хаосомъ звуковъ носился мой сонъ. Бользненно-яркій, волшебно-ньмой, Онъ въяль легво надъ гремящею тьмой. Въ дучахъ огневицы развилъ онъ свой міръ: Земля зеленвла, светился вомръ, Сады, лабиринты, чертоги, столпы, И чудился шорохъ несибтной толпы. Я много узнавъ мнъ невъдомыхъ вицъ, Зръль тварей волшебныхь, тапиственныхь птиць, По высямъ творенья я гордо шагаль, И міръ подо мною недвижно сіяль. Сквозь слезы, какъ дикій водшебника вой, Лишь слышался грохоть пучины морской, И въ тихую область видъній и сновъ Врывалася пъна ревущихъ валовъ.

Таинственный міръ сновъ часто приковываеть къ себъ мысль поэта. Вотъ строфы, гдъ самая стихія сна воплощается въ образъ почти также неопредъленный какъ она сама, но сильно охватывающій душу:

Какъ океанъ объемлетъ щаръ земной, Земная жизнь кругомъ объята снами; Настанетъ ночь, и звучными волнами Стихія бьетъ о берегъ свой.

То гласъ ея: онъ нудить насъ и проситъ. Ужъ въ пристани волшебный ожилъ челиъ... Придивъ растетъ и быстро насъ уноситъ Въ неизиъримость темныхъ волиъ. Небесный сводъ, горящій славой звъздной, Тамиственно глядить изъ глубины, И мы плывемъ—пылающей бездной Со всёхъ сторонъ окружены.

Но мы должны остановиться, — выписывать пришлось бы слишкомъ много. Перейдемъ теперь къ стихотвореніямъ, гдѣ раскрывается для насъ нравственно-философское созерцаніе поэта. Припомнимъ сказанное нами выше, что его мыслящій духъ никогда не отрѣшался отъ сознанія своей человѣческой ограниченности, но всегда отвергалъ самообожаніе человѣческаго я. Вотъ какъ это сознаніе выразилось въ слѣдующихъ двухъ стихотвореніяхъ:

#### Фонтанъ.

Смотри, какъ облакомъ живымъ Фонтанъ сіяющій клубится, Какъ пламенъетъ, какъ дробится Его на солнцъ влажный дымъ. Лучемъ поднявшись къ небу, онъ Коснулся высоты завътной, И снова пылью огнецвътной Ниспасть на землю осужденъ.

О, нашей мысли водомёть,
О, водомёть неистощимый,
Какой законь непостижимый
Тебя стремить, тебя мятеть?
Какь жадно къ небу рвешься ты!
Но длань незримо-роковая,
Твой лучь упорный преломляя,
Свергаеть въ брызгахъ съ высоты!

### А вотъ и другое:

Смотри, какъ на рѣчномъ просторѣ, По склону вновь ожившихъ водъ, Во всеобъемлющее море За льдиной льдина вслѣдъ плыветъ На солицъ ль радужно блистая, Иль ночью, въ поздней темнотъ, Но всъ, неудержимо тая, Онъ плывутъ къ одной метъ.

Всъ вибстъ, мадыя, большія, Утративъ прежній образь свой, Всъ, безразличны какъ стихія, Сольются съ бездиой ромовой.

(), нашей мысли обольщенье, Ты, человъческое я, Не таково ль твое значенье. Не такова ль судьба твоя?

Нельзя не подивиться поэтическому процессу, умъющему воплощать въ такіе реальные, художественные образы мысль самаго отвлеченнаго свойства.

Въ приведенныхъ нами сейчасъ стихотвореніяхъ Тютчева, какъ и во всвхъ, гдв выражается его внутренняя дума, не слышно торжественныхъ, укръпляющихъ душу звуковъ. Напротивъ, въ нихъ слышится ноющая тоска, какая-то скорбная пронія. Но эта тоска, хотя и подбитая скорбною проніей, вовсе не походила ни на хандру Евгенія Онъгина, отставнаго, пресыщеннаго удовольствіями «пов'єсы», какъ называетъ его самъ Пушкинъ; ни на Байроновское отрицаніе идеаловъ; ни на разочарованіс человъка обманутаго жизнью, какъ у Баратынскаго; ни на доходившее до трагизма безочарование Лермонтова (по прекрасному выражению Гоголя): поэвія Лермонтова — это тоска души больющей отъ своей неспособности къ очарованію, отъ своей собственной пустоты, вслёдствіе безвёрія и отсутствія идеаловъ. Напротивъ, тоска у Тютчева происходила именно отъ присутствія этихъ идеаловъ въ его душъ — при разладъ съ ними всей окружающей его действительности и при собственной личной немощи возвыситься до гармоническаго примиренія воли съ мыслью и до освященія разума вёрою: его иронія вызывается сознаніемъ собственнаго своего и вообще человіческаго безсилія, — несостоятельности горделивыхъ попытокъ человъческаго разума... Но отъ этихъ стихотвореній, все же

отрицательнаго характера, перейдемъ къ тѣмъ, гдѣ задушевныя нравственныя убѣжденія поэта высказываются въ положительной формъ, гдѣ открываются намъ его положительные духовные идеалы. Такъ въ его стихахъ «На смерть Жуковскаго» мы видимъ, какъ высоко цѣнитъ поэтъ цѣльный, гармоническій строй вѣрующей души, побѣждающій внутреннее раздвоеніе;

## На смерть Жуковскаго.

Я видълъ вечеръ твой; онъ былъ прекрасенъ. Послъдній разъ прощаяся съ тобой, Я любовался имъ: и тихъ, и ясенъ, И весь насквозь прониквутъ теплотой. О, какъ они и гръли, и сіяли Твои, поэтъ, прощальные лучи!.. А между тъмъ замътно выступали Ужъ звъзды первыя въ его ночи.

Въ немъ не было ни лжи, ни раздвоенья; Онъ все въ себъ мирилъ и совивщалъ. Съ какимъ радушіемъ благоволенья Онъ были мит Омировы читалъ,— Цвътущія и радужныя были Младенческихъ, первоначальныхъ лъть! А звъзды, между тъмъ, на нихъ сводили Таинственный и сумрачный свой свътъ.

По истинъ, какъ голубь чистъ и цълъ Онъ духомъ былъ; — хоть мудрости змінной Не презиралъ, понять ее умълъ, — Но въяль въ немъ духъ чисто-голубиный. И этою духовной чистотою Онъ возмужалъ, окръпъ и просвътлълъ; Душа его возвысилась до строю: Онъ стройно жилъ, онъ стройно пълъ.

И этотъ-то души высокій строй, Создавшій жизнь его, пронившій лиру, Какъ лучшій плодъ, какъ лучшій подвигъ свой, Онъ завъщаль взволнованному міру. Пойметь ям мірь, оцівнить ям его? Достойны яь мы священнаго залога? Иль не про нась сказало Божество: «Лишь сердцемь чистые—тъ узрять Бога?»

Следующее стихотвореніе есть уже истинный воплы души, разумерощей болезны и тоску века,—оно вы то же время и исповедь самого поэта:

#### Нашъ въкъ.

Не плоть, а духъ растлился въ наши дни, И человъкъ отчаянно тоскуетъ.
Онъ къ свъту рвется изъ ночной тъни—
И, свъть обрътши, ропщеть и бунтуетъ.

Безвъріемъ палимъ и изсушенъ, Невыносимое онъ днесь выноситъ... И сознаетъ свою погибель онъ, И жаждетъ въры... но о ней не проситъ.

Не скажеть выкь съ молитвой и слезой, Какъ ни скорбить предъ замкнутою дверью: «Впусти меня! Я върю, Боже мой! «Приди на помощь моему безвърью!..»

Вотъ тв основные нравственные тоны, которые слышатся у Тютчева сквозь всв его философскія, историческія, политическія и поэтическія думы. Они не благопріобрютенное размышленіемъ, не нажитое горькимъ опытомъ достояніе; таясь въ глубиню его духа, они не только пережили искусъ долгаго заграничнаго пребыванія, но сильное всего оградили независимость и самостоятельность его мышленія въ чужеземной средь, поддержали пламя безпредъльной любви къ Россіи, сохранили духовную связь съ родною землею и, какъ мы уже видъли, воспитали въ немъ способность сочувственнаго разумовнія тоскихъ нравственныхъ сторонъ Русской народности, которыя въ самой Россіи постигались и ценлись очень немногими. Стихотворенія: «На смерть Жуковскаго» и «Нашъ Вёкъ» объясняють намъ уже приведенныя прежде стихотворенія: «Эти бёдныя селенья», «Тебъ

они готовять плёнъ», равно и нёкоторыя другія, — и взаим-но объясняются ими. Мы впрочемъ не станемъ здёсь ни выписывать, ни разбирать твхъ его поэтическихъ произведеній, которыя посвящены Россіи или выражають его политическія убъжденія и мечтанія. Они отчасти уже нашли себъ мъсто въ предшествовавшемъ отдълъ нашего очерка, гдъ мы именвъ предшествовавшемъ отдълъ нашего очерка, гдъ мы имен-но старались показать читателямъ ростъ и силу Русской на-родной стихіи въ Тютчевъ-европейцъ,—а нъкоторыя будутъ помъщены нами ниже, въ поясненіе его политическихъ ста-тей. Хотя этихъ стихотвореній довольно много, и иныя изъ нихъ высокаго поэтическаго достоинства, однакоже не ими опредъляется значеніе Тютчева какъ поэта, съ точки зрънія эстетической критики. Скажемъ здёсь нёсколько словъ только объ общемъ характеръ этихъ патріотическихъ и политическихъ стихотвореній: въ нихъ (за исключеніемъ двухъ-трехъ) менъе всего слышится его внутреннее, духовное раздвоеніе, его иронія обращенная на самого себя, его нравственная тоска, — а также и тотъ особенный личный процессъ поэтическаго творчества, который налагаеть такую оригинальную печать на его поэзію и даеть ей такую своеобразную прелесть. Его политическое міросозерцаніе, его убъжденія относительно исторической будущности Русскаго народа были, какъ мы уже знаемъ, тверды, цъльны— до односторонности, до страстности, — а потому только въ этомъ отдълъ стихотвореній и доходить онь до торжественныхь, почти «героическихь» звуковь, столько вообще чуждыхь его поэзіи. Для приміра укажемь на слідующія два стихотворенія: «Море и утесь» и «Разсвіть», которыя оба блещуть поэтическими красотами, особенно посліднее, но красотами нівсколько инаго рода, выделяющими обе піесы изъ общаго строя его поэтическихъ твореній.

Піеса «Море и Утесъ» написана 1848 году, послѣ Февральской революціи, и очевидно изображаетъ Россію, ея твердыню, среди разъяренныхъ волнъ западно-европейскихъ народовъ, которые, вмѣстѣ съ всеобщимъ мятежомъ, были внезапно объяты й неистовою злобою на Россію. Ничто такъ не раздражало Тютчева, какъ угровы и хулы на Русь со стороны иностранцевъ. Не знаемъ, обратили ли эти стихи вниманіе на себя въ свое время и были ли поняты въ смы-

слъ нами объясненномъ (въ 1848 году Тютчевъ еще продолжалъ ничего не печатать); но трудно сомнъваться въ ихъ настоящемъ значеніи, особенно въ виду статьи: «Россія и Революція».

И бунтуетъ и клокочетъ,
Плещетъ, свищетъ и реветъ,
И до звъздъ допрянутъ хочетъ,
До невыблемыхъ высотъ!
Адъ ли, адокая ли сила,
Подъ клокочущимъ котломъ,
Огнь геенскій разложила
И пучну взворотила,
И ноставила вверхъ дномъ?

Волнъ неистовыхъ прибоемъ, Безпрерывно валъ морской Съ ревомъ, свистомъ, визгомъ, воемъ Бьетъ въ утесъ береговой. Но спокойный и надменный, Дурью волнъ не обуянъ, Неподвижный, неизмънный. Мірозданью современный, Ты стомшь, нашъ великанъ!

И озлобленныя боемъ, Какъ на приступъ роковой, Спова волны лёзутъ съ воемъ . На гранитъ громадный твой. Но о камень неизмённый Бурный натискъ преломивъ, Валъ отбрызнулъ сокрушенный, И клубится мутной пёной Обезсиленный порывъ.

Стой же ты, утесъ могучій, Обожди лишь часъ-другой; Надобсть волит гремучей Воевать съ твоей пятой! Утомясь потвхей злою, Присмирфетъ вновь она,

И безъ вою, и безъ бою, Подъ гигантскою пятою Вновь уляжется волна.

Относительно стремительности, силы, красивости стиха в богатства созвучій, у Тютчева нізть другаго подобнаго стихотворенія. Оно превосходно, но не въ Тютчевскомъ родъ. Оно свидътельствуетъ только, что Тютчевъ могъ бы, еслибы хотъль, щеголять и такими красивыма произведеніями; но еслибы его книжка стиховъ ограничивалась только такими піесами, безпорно сильными и звучными, то Тютчевъ какъ поэть лишился бы оригинальности и не заналь бы того особаго мъста, которое создала ему въ нашей литературъ менъе громкая и торжественная его поэзія. Впрочемъ, даже самый выборъ того или другаго направленія въ повзіи быль для него невозможенъ, потому что онъ не гонялся за успъхомъ, а писалъ стихи ради удовлетворенія внутренней личной потребности, почти непроизвольно; темъ не мене самый талантъ его быль способень, какь оказывается, кь разнообразному стихотворному строю.

Слъдующее стихотвореніе «Разсвъть» написано 18 льть спустя и, несмотря на свой аллегорическій характерь, менье выдъляется изъ поэзіи Тютчева, чьмъ «Море и Утесь», — отчего въ «Разсвъть» и болье истинной художественной красоты. Здъсь подъ образомъ восходящаго солнца подразумьвается пробужденіе Востока, — чего Тютчевъ именно чаль въ 1866 году, по случаю возстанія Кандіотовъ; однако образъ самъ по себъ такъ самостоятельно хорошъ, что очевидно, если не перевъсилъ аллегорію въ душт поэта, то и не подчинился ей, а вылился свободно и независимо. Тъмъ не менье и это стихотвореніе отличается отъ встав прочихъ произведеній Тютчева своимъ положительно-торжественнымъ внутреннимъ строемъ:

Молчитъ сомнительно Востовъ, Повсюду чуткое молчанье... Что это? Сонъ иль ожиданье, И близовъ день или далёвъ? Чуть-чуть бълъетъ темя горъ, Еще въ туманъ лъсъ и долы,

Спятъ города и дремлятъ сёлы, Но въ небу подымите взоръ.

Смотрите: полоса видна,
И словно скрытной страстью рдёя,
Она все ярче, все живёе—
Вся разгорается она.
Еще минута—и во всей
Неизмёримости вепрной
Раздается благовёстъ всемірный
Побёдныхъ солнечныхъ лучей!

Сведемъ же всъ указанныя нами черты поэзіи Тютчева, характеризующія его какъ поэта. Онъ отличается прежде всего особеннымъ процессомъ поэтическаго творчества, до такой степени непосредственнымъ и быстрымъ, что поэтическія его творенія являются на світь Божій еще не успівь остыть, еще сохрания на себъ теплый слёдь рожденія, еще трепеща внутреннею жизнью души поэта. Отъ того эта особенная, какъ бы не вещественная, какъ бы не отвердъвшая красота наружной формы, насквозь проникнутой мыслью и чувствомъ; отъ того эта искренность, эта неумышленная, но тъмъ болъе привлекательная грація. Художественная зоркость и воздержность въ изображеніяхъ-особенно природы; Пушкинская трезвость, точность и мъткость эпитетовъ и вообще качественныхъ опредъленій; соразмірность внішняго гармоническаго строя съ содержаніемъ стихотворенія; постоянная правда чувства и потому постоянная же нъкая серьезность основнаго звучащаго тона; во всемъ и всюду дыханіе мысли, глубокой, тонкой, оригинальной, по существу своему нерадко отвлеченной, но всегда согрътой сердцемъ и поэтически воплощенной въ цельный, соответственный образъ; такая же тонкость оттёнковъ и переливовъ въ области нравственныхъ ощущеній, -- вообще тонкость різьбы, узорчатость чеканкипри совершенной простотъ, естественности, свободъ и такъ сказать непроизвольности поэтической работы. На всемъ печать изящнаго вкуса, многосторонней образованности, ума воздъланнаго знаніемъ и размышленіемъ, — легкая, игривая иронія, какъ улыбка, рядомъ съ важностью думъ, — и при всемъ томъ что-то скромное, нъжное, смиренно-человъчное,

безъ малъйшаго отзвука тщеславія, гордости, жестокости, суетности, щегольства; ничего на показъ, ничего для виду. ничего предваятаго, заданнаго, дъланнаго, сочиненнаго. Конечно, содержание его поэзін дается только его личнымъ внутреннимъ міромъ, не выходить изъ завѣтнаго круга близкихъ, дорогихъ его сердцу вопросовъ, интересовъ, образовъ и впечатленій; онъ почти не имееть власти надъ своимъ вдохновеніемъ, почти не способенъ искусственно устремлять силы своего таланта по произволу, на предметы чуждые его душъ,не способенъ къ художническому продолжительному труду, а потому не создаль и не могь создать ни поэмы, ни драмы; онъ не проповъдникъ, онъ не учитъ, онъ лишь выражаетъ себя самого; его лиризмъ не укръпитъ и не вознесетъ духа... Но его стихи, хотя бы даже устарыла ихъ внышняя форма, . не перестануть чаровать нестаръющею прелестью поэзіи и мысли; они плодотворно питають умъ, захватывають всъ струны сердца, будять и просвътляють Русское чувство. Они — неизсякаемый источникъ духовно-изящныхъ наслажденій. Въ исторіи Русской словесности Тютчевъ останется всегда однимъ изъ самыхъ блестящихъ и своеобразныхъ проявленій Русскаго поэтическаго генія; его значеніе не померкнетъ.

Заключимъ нашу карактеристику слёдующими прекрасными строками изъ статьи о Тютчев И. С. Тургенева, напечатанной двадцать лётъ тому назадъ, но нисколько не утратившей достоинства современности:

«Талантъ Тютчева, по самому свойству своему, не обращенъ къ толив и не отъ нея ждетъ отзыва и одобренія; для того, чтобы вполнѣ оцѣнить его, надо самому читателю быть одареннымъ нѣкоторою тонкостью пониманія, нѣкоторою гибкостью мысли, не остававшейся слишкомъ долго праздною. Фіялка своимъ запахомъ не разитъ на двадцать шаговъ кругомъ; надо приблизиться къ ней, чтобъ почувствовать ея благовоніе. Мы не предсказываемъ популярности Тютчеву, но мы предсказываемъ ему глубокое и теплое сочувствіе всѣхъ тѣхъ, кому дорога Русская поэзія; а нѣкоторыя его стихотворенія пройдуть изъ конца въ конецъ всю Россію и переживуть многое въ современной литературѣ, что теперь кажется долговѣчнымъ и пользуется шумнымъ успѣхомъ. Тютчевъ можетъ (могъ бы!) сказать себъ, что онъ, по выраженію одного поэта, создаль ръчи, которымъ не суждено умереть, а для истиннаго художника выше подобнаго сознанія награды нъть.»

Перейдемъ теперь къ Тютчеву какъ къ поличическому писателю и Францувскому прозанку.

#### v

Намъ извъстны только три напедатанныя статьи Тютчева политическаго содержанія. Хотя онъ и написаны по французски, однако составляють неотъемлемое достояніе Русской литературы, какъ произведеніе Русской мысли, выраженіе Русскаго историческаго самознанія; хотя онъ писаны и дав-Русскаго историческаго самознанія; хотя онѣ писаны и давно, при иныхъ политическихъ обстоятельствахъ, однакоже не только не утратили, по нашему мнѣнію, значенія для нашего времени, но именно теперь, въ наши дни, только и получають свое настоящее значеніе, только и могуть быть оцѣнены по достоинству. Внѣшнія обстоятельства, конечно, измѣнились; но основные вопросы, поставленные Тютчевымъ, или вѣрнѣе, поставленные исторією и имъ только указанные, пребывають все тѣ же, еще не рѣшенные, еще ожидающіе роковаго отвѣта; многое же, провидѣнное и предугаданное имъ 30 лътъ тому назадъ, сбылось позднъе съ удивительною точностью. Замъчателенъ также въ этихъ статьяхъ литературный пріемъ автора и общій тонъ его обращенія къ За-паду. Это не запальчивый натискъ какъ-бы взбунтовавша-гося Скиоа, ніжогда рабольпно преклонявшагося предъ Евро-пейскою цивилизаціей, а теперь злобно и радостно свергаю-щаго съ себя оковы духовнаго пліна; это віжливый и твердый языкъ человъка вполнъ свободнаго, вполнъ равноправнаго. спокойно и безпристрастно судящаго Западу, какъ мы уже выразились однажды, и притомъ языкъ такого судьи, котораго компетентности не могутъ отрицать и сами иностранцы. Они и дъйствительно чувствовали, какъ видно изо всъхъ ихъ отзывовъ, что этотъ Скиоъ по происхожденію въ то же время единый отъ нихъ по цивилизаціи; что ему, не менъе чъмъ и имъ, въдомы прошлыя и настоящія судьбы, силы и бользни Романо-Германской Европы, — и что съ своими противниками онъ борется ихъ же оружіемъ.

Первое, по времени, мъсто изъ трехъ статей принадлежитъ той статьъ, которая написана еще въ Мюнхенъ въ 1844 году и озаглавлена въ Русской печати (Русскій Архивъ 1873 г. тетрадь 10-я): «Россія и Германія». Въ подлинникъ (руки самого автора) она называется: Lettre à M-r le D-r Gustave Kolb. rédacteur de la G. Universelle. Мы уже выше указывали, что это письмо было напечатано въ Германіи, и что ему уже предшествовало письмо, въроятно небольшое и въроятно также напечатанное. Во всякомъ случать статья «Россія и Германія» есть продолженіе переписки съ редакторомъ Всеобщей Аугсбургской газеты. Въ Русскомъ Архивъ она начинается со словъ о книгъ Кюстина, потому что опущено самое вступленіе въ статью, изъ котораго первыя строки уже приведены нами въ первомъ отдълъ нашего очерка; вотъ еще нъсколько словъ изъ этого вступленія:

«Я Русскій, м. г., какъ я уже имѣле честь вамъ объяснить, Русскій сердцемъ и душою, глубоко преданный своей землѣ, въ мирѣ съ своимъ правительствомъ и сверхъ того совершенно независимый по своему положенію \*). Сталобыть мнѣніе, которое я попытаюсь здѣсь высказать—мнѣніе Русское, но свободное и совершенно чуждое всякихъ расчетовъ... И не опасайтесь, чтобы, въ качествѣ Русскаго, я ввязался, въ свою очередь, въ жалкую полемику, вызванную недавно однимъ жалкимъ памфлетомъ. Нѣтъ, м. г., это дѣло не настолько серьезно. Книга г. Кюстина» и пр. \*\*).

<sup>\*)</sup> Онъ находился тогда въ отставкъ.

<sup>\*\*)</sup> Both BCE eto BCTYLIJENIE BL DOZJEHHERE: «M-r le Rédacteur. L'accueil que vous avez fait dernièrement à quelques observations que j'ai pris la liberté de vous adresser, ainsi que le commentaire modéré et raisonnable dont vous les avez accompagnées, m'ont suggéré une singulière idée. Que serait-ce, monsieur, si nous essayons de nous entendre sur le fonds même de la question? Je n'ai pas l'honneur de vous connaître personnellement. En vous écrivant, c'est donc à la G. Universelle d'Augsb. que je m'adresse. Or, dans l'état actuel de l'Allemagne, la Gaz. d'Augsbourg est quelque chose de plus, à mes yeux,

Въ книгъ Кюстина авторъ видитъ «новое доказательство того умственнаго безстыдства и духовнаго растивнія (отличительной черты нашего времени, особенно во Франціи) благодаря, которымъ позволяють себв относиться къ самымъ важнымъ вопросамъ болье нервами, чъмз разсудкомз, и судить цилый особый мірз (un monde) съ меньшею серьезностью», чёмъ судили бывало о водевилё \*). Въ двухъ-трехъ словахъ очерчиваетъ онъ наивность противниковъ Кюстина, взявшихся защищать Россію. Они похожи, говорить онъ, «на людей, которые въ избыткъ усердія посившили бы раскрыть свой зонтика, чтобы предохранить отъ дневнаго зноя вершину Монблана». Нётъ-продолжаль онъ-рёчь моя не объ апологіи Россіи. «Апологія Россіи! Истинный апологисть Россін-исторія, постоянно, въ теченін трехъ столітій. разръшающая въ ся польку всё тажбы, въ которыя вовлекались последовательно ея такиственныя судьбы \*\*)».

qu'un journal. C'est la première de ses tribunes politiques... Si l'Allemagne avait le bonheur d'être une, son gouvernement pourraît à plusieurs égards adopter ce journal pour l'organe légitime de sa pensée. Voilà pourquoi je m'adresse à vous. Je suis Kusse, monsieur, ainsi que j'ai déjà eu l'honneur de vous le dire, Kusse de coeur et d'âme, profondement devoué à mon pays, en paix avec mon gouvernement et, de plus, tout-à-fait indépendant par ma position. C'est donc une opinion russe, mais libre et parfaitement désintéressée que j'essayerai d'exprimer ici... Cette lettre, comprenez moi bien, s'adresse plus encore à vous, monsieur, qu'au public. Toutefois vous pouvez en faire tel usage qu'il vous plaira. La publicité m'est indifférente. Je n'ai pas plus de raisons de l'éviter que de la rechercher... Et ne craignez pas, monsieur, qu'en ma qualité de Kusse je m'engage à mon tour dans la pitoyable polémique qu'a soulevée dernièrement un pitoyable pamphlet. Non, monsieur, tout cela n'est pas assez sérieux. Le livre de M-r de Custine» etc.

\_\*) Въ Русскомъ изложения какъ этой, такъ и другихъ статей Тют чева, мы отчасти пользуемся переводомъ напечатаннымъ въ Русскомъ Архивъ, отчасти же переводимъ сами.

<sup>\*\*) ...</sup>qui depuis trois siècles ne se lasse pas de lui faire gagner tous les procès, dans lesquels elle a successivement engagé ses mystérieuses destinées.

Поводомъ къ статьъ Тютчева послужили бъщеныя нападки на Россію публицистовъ самой Германіи. Въ то время политика Петербургскаго кабинета управляла политикою всъхъ Нъмецкихъ правительствъ, сдерживала statu quo, созданное Священнымъ Союзомъ, и государь Николай Павловичъ, когда посъщаль Германію и появлялся въ сонмъ Нъмецкихъ властителей, казался верховнымъ надъ ними повелителемъ, comme un suzerain parmi ses vassaux, по выраженію Тютчева въ его устномъ разсказъ. Тъмъ обиднъе и несноснъе было такое тиготеніе Россіи для самого Германскаго общества: оно видело въ Россіи помеху какъ своимъ либеральнымъ стремленіямъ, такъ и еще болье стремленіямъ къ политическому единству. Тютчевъ доказываетъ въ своей статьъ, что самая разумная политика для Германіи-- это держаться Россіи, что Германія только Россіи обявана своимъ освобожденіемъ отъ преобладанія Франціи, равно и самымъ своимъ тридцатильтнимъ мирнымъ національнымъ развитіемъ; что настоящее ея федеративное устройство есть самая органическая для нея норма единства, и что, лишившись поддержки Россін, Германія утратить и свое единство, и политическую независимость. Воть последовательный ходь его мысли въ самой статьв.

Указавъ на противорвије политики Германскихъ правительствъ съ общественнымъ мивніемъ и на значительность успъха, добытаго врагами Россіи (неутомимо, въ теченіи десатка лютъ, возбуждавшими противъ нея умы въ Германіи), Тютчевъ продолжаетъ: «Эту самую державу, которую великое покольніе 1813 года привътствовало съ такою восторженною благодарностью, — державу, которой върный союзъ и дъятельная, безкорыстная дружба не измънили ни разу, впродолженіи 30 лютъ, ни народамъ, ни государямъ Германіи, удалось», въ понятіяхъ большинства людей настоящаго покольнія, обратить «въ какое-то пугало, такъ что многіе возмужалые умы нашей эпохи не усомнились вернуться вспять, къ невинному слабоумію младенческаго возраста, дабы имъть удовольствіе взирать на Россію, какъ на сказочнаго людоъда XIX въка \*)»... «Конечно, если бы только

<sup>\*) ...</sup>et bien des intelligences viriles de notre époque n'ont pas hé-

подозрѣвали у Нѣмцевъ, какъ мало чувствительны для Россіи всѣ эти бѣшеныя нападки, можетъ быть даже самые ярые ея противники призадумались бы»; но рѣчь идетъ не о Россіи, а о Германіи. Какикъ послѣдствій можетъ ожидать для себя Германія отъ подобнаго, враждебнаго Россіи настроенія мыслей? Куда приведутъ Германію эти фанатичные умы, двигая дѣло все далѣе и далѣе въ направленіи самомъ противоположномъ политикѣ Нѣмецкихъ правительствъ? «Продолжая толковать о Германскомъ единствѣ,—говоритъ Тютчевъ,—со вворами постоянно обращенными къ Германіи, они незамѣтно, такъ сказать пятясь, приблизятся къ роковому скату, къ скату пропасти, въ которую Германія уже неоднажды ниспровергалась».

Затёмъ Тютчевъ вкратцё обрисовываетъ внёшнюю исторію Германіи. Ужели, спращиваетъ онъ, это роковое стремленіе къ саморазрушенію (déchirement) подобно фениксу, призвано возрождаться во всё великія эпохи вашего отечества? «Это стремленіе, которое разразилось въ Средніе въка нечестивымъ и антихристіанскимъ поединкомъ между іерархіею и имперіей, которое вызвало эту убійственную войну князей съ императорами, которое, ослабъвъ на время при всеобщемъ изнуреніи Германіи, вновь окрівпло и разцвіло благодаря Реформаціи и, воспринявъ отъ нея окончательную форму и какъ бы законное посвященіе (сотте une conjuration légale), принялось за діло съ большимъ чімъ когдалибо рвеніемъ, становясь подъ каждое знамя, признавая каждое притяваніе,—всегда одно и то же подъ различными именами, пока наконецъ, дойдя до рішительнаго кризиса 30-ти літней войны, призвало оно къ себі на помощь сначала иноземца—Швецію, потомъ пріобщило къ себі окончательно врага — Францію, и довершило со славою, меніе чімъ въ два візка, свое смертоносное призваніе»... «Съ конца Среднихъ візковъ — продолжаетъ онъ — Франція не переставала рости, и съ той же самой поры Германская имперія, благодаря религіознымъ распрямъ, вступила въ свой послідній періодъ, періодъ своего законнаго распаденія (sa désorga-

sité à retrograder jusqu'à la candide imbécillité du premier âge pour se donner la satisfaction de voir dans la Russie l'ogre du XIX siècle.

пізаtion légale): даже побъды, вами одержанныя, оставались безплодными для васъ, потому что не могли остановить внутренняго разложенія... При Людовикъ XIV, несмотря на неудачи великаго короля, Франція восторжествовала; ея вліяніе вполнѣ поработало Германію; наконецъ настала Революція, которая, исторгнувъ изъ Французской національности всѣ до послѣдняго отпрыски ея Германскаго происхожденія и сродства, и возвративъ Франціи ея исключительно Романскій характеръ, начала противъ Германіи, противъ самаго принципа ея существованія, послѣднюю борьбу, борьбу на смерть... И именно въ тотъ мигъ, какъ вѣнчанный солдатъ этой Революціи разыгрывалъ пародію на имперію Карла Великаго, вынуждая народы Германіи, къ вящему ихъ униженію, принимать участіе въ этой пародіи, — въ тотъ именно мигъ совершился переворотъ, и все измѣнилось»...

Какой же результать переворота? «Истекшія 30 літь (съ 1814 по 1844 г.), конечно, должны быть причтены къ самымъ лучшимъ во всей Германской исторіи; ет продолженіи уже многихъ впковъ не принадлежала самой себъ Германія въ такой полной степени, не сознавала себя столь единою, собою самой; много віковъ не занимала она, относительно своей вічной соперницы, такого твердаго, такого сильнаго положенія... Жители прирейнскіе вновь Германцы и сердцемъ, и душою; Бельгія, которую посліднее Европейское потрясеніе, казалось, кинуло въ объятія Франціи, остановилась на краю, и очевидно на обратной дорогі къ вамъ... Голландія рано или поздно не можеть не примкнуть къ вамъ. Таковъ конечно исходъ великаго поединка, длившагося въ теченіи двухъ віковъ; вы вполні восторжествовали, за вами осталось посліднее слово»...

Но однако, какимъ же образомъ совершился такой громадный переворотъ? Къмъ? Что было ему причиной?.. «Причиной ему было появление на полъ битвы Европейскаго Запада третьей силы, — а эта третья сила была июлый міра...»

Вотъ что затемъ говоритъ Тютчевъ о Россіи:

... Въ наше время она стала предметомъ пламенняго, тревожнаго любонытства; очевидно, она сдълалась одною изъ главиващимхъ заботъ въка; но эта загадка, надобно въ томъ сознаться... скоръе гнететъ

его, чъмъ возбуждаетъ. И оно не могло быть мначе. Современная мысль, дътище Запада, чувствуеть себя здъсь передъ стихіей есди не враждебной, то все же вполив ей чуждой, отъ ноя независимой, и какъ будто боится уронить собственное достоинство, подвергнуть сомивнию собственную свою законность, если признаеть вполиб законность поставленнаго предъ нею вопроса, если серьезно и добросовъстно потщится его понять и ръшить... Что такое Россія? Гдъ причина ся бытія, ся историческій законъ? Откуда взялась она? Куда идеть? Что выражаеть собою? Правда, міръ отвель ей видное мъсто подъ солицемь, но философія исторіи еще не соблаговодила назначить ей ибсто.... Долго после открытія Америки люди Стараго Свъта отказывались върить въ существование новаго материка и упорствовали въ инбији, что вновь открытыя страны составляютъ лишь дополнение, продолжение извъстнаго инъ полушария. Такова же была судьба-продолжаеть Тютчевъ-и тъхъ понятій, которыя сложились въ Западной Европъ объ этомъ другомъ Новомъ Свътъ, Европъ Восточной, которой Россія искони была душою, двигателемъ, и которой она призвана была дать свое славное имя, въ награду за историческое бытие, уже данное ею этому свъту или имъ отъ нея ожидаемое... Цълые въка Европейскій Западъ съ поливишинь простодушіснь ввриль, что не было и быть не могло никакой другой Европы кроив его. Правда, ему было извъстно, что за его предълами существовали еще народы и государства, называвшие себя христіанскими; во времена своего могущества онъ даже захватываль края этого безыняннаго міра, даже отторгь нісколько клочковъ, и кое-какъ вивдрилъ ихъ въ себя, извращая, подавляя ихъ національный характерь ")... Но чтобы вив этихъ крайнихъ предваовъ существовала другая Европа, Европа Восточная, сестра вполит законная христіанскаго Запада, христіанская какъ и онъ; правда, не феодальная и не ісрархическая, но по тому самому еще болье искренно-христіанская (plus intimement chrétienne); чтобъ быль тамъ цвлый міръ, единый по своему началу, солидарный въ своихъ частяхъ, живущій своем собственном, органическом, своеобразном жизнью: воть чего допустить было невозможно, воть въ чемъ бы многимъ хотълось усомниться даже и въ наши дни... Долгое вреия это заблуждение было извинительно; созидательная силь была какъ бы схоронена въ хаосъ... Но наконецъ... рука исполива сдернула завъсу, и Европа Карла Великаго очутилась лицойъ въ лицу съ Европой Петра Веливаго...

<sup>\*)</sup> Тютчевъ разумъеть здёсь Западныхъ Славянъ.

Затъмъ — прибавляетъ Тютчевъ — все уяснилось: «уяснилась и причина этого необычайнаго расширенія Россін, такъ изумившаго вселенную; стало понятнымъ, что

Эти миниыя завоеванія, миниыя насилія были дёломъ самымъ органическимъ, самымъ законнымъ, какое когда-либо совершалось въ исторія: это просто было громадное возстановленіе (restauration). Понятно также, почему погибли и исчезли постепенно отъ ея руки всё встрёченныя ею на своемъ пути: неправильныя тяготёнія, власти и учрежденія, измёнившія великому началу, котораго она была представительницею; почему Польша должна была погибнуть,—не своеобразность ея Польской племенной особенности, чего Боже сохрани! (поп раз l'originalité de sa гасе ро-lonaise), но та ложная цивилизація, таложная національность, которая была ей привита.

Замъчательны слъдующія строки о Восточномъ вопросъ:

Съ этой также точки зрвнія всего дучше можно будеть оцівнить истинное значеніе того, что называется Восточным вопросом в, который стараются выдать за неразрішницій, именно потому, что всі уже давно провиділи его не избіжное разрішеніе. Въ самомъ ділі, остается только узнать, обрітеть ли Восточная Европа, уже на три четверти сложившаяся, — эта истинная Имперія Востока, для которой — первая Имперія Византійских весарей, древних в православных в царей, была только слабым в и неполным в предначертаніем в, — обрітеть или ніть Восточная Европа свое посліднее, необходим вішее дополненіе, — добудеть ли она его естественнымь ходомъ событій, или будеть вынуждена добывать его силою оружія, подвергая мірь величайщимь біздствіямь.

Здёсь уже обрисовывается то понятіе автора объ Россіи, которое полнёе и прямёе высказано имъ въ позднёйшихъ статьяхъ. Такимъ образомъ еще въ 1844 году, еще пребывая въ Германіи, ни мало не стыдясь Европейскаго общественнаго мнёнія, Тютчевъ смёло исповёдуетъ предъ Нёмцами свою завётную думу. Онъ, не обинуась, раскрываетъ предъ ними идею и значеніе Россіи, называетъ ее Восточной Европой, — цёлымъ міромъ, къ которому очевидно причисляєть и все западное Славянское племя, потому что обвиняеть За-

падъ въ присвоеніи себ'в частей этого «міра» и въ подавленіи ихъ національности. Онъ называетъ расширеніе Россіи только возстановленіємъ, еще неполнымъ, еще только на три четверти совершившимся Но возстановленіемъ чего?.. Такой Восточной Имперіи, которой Византійская служила только первоначальнымъ, недостаточнымъ абрисомъ... Онъ признаетъ только одно возможное рѣшеніе Восточнаго вопроса, и высказываетъ это мимоходомъ, тономъ убѣжденія, не допускающимъ даже и спора...

«Такъ воть какова была та третья сила — продолжаеть Тютчевъ въ письмъ своемъ къ Кольбу, — появленіе которой на театръ событій ръшило въковой поединокъ Европейскаго Запада. Одно появленіе Россіи въ Нъмецкихъ рядахъ возстановило въ нихъ единство, а единство доставило имъ побъду... Со времени устеновившагося вмъщательства Востока въ дъла Запада, все измънилось въ Европъ: до тъхъ поръвасъ было двое, а теперь васъ трое!»....

Такое положеніе діль создаеть, по мийнію Тютчева, три единственно-возможныя ріменія: или Германія, вз качество върной союзницы Россіи, сохранить преобладаніе въ центрі Европы; или это преобладаніе перейдеть къ Франція... но это было бы вірною гибелью для Германіи; или же Германія въ союзі съ Францією — противъ Россіи... Но эта комбинація была уже испробована въ 1812 г. и, какъ извістно, иміла мало успіха. Къ тому же всякое сближеніе Германіи съ Франціей ведеть къ возстановленію Рейнской конфедераціи, или къ уступкі Франціи части Німецкой земли. Однимъ изъ главныхъ двигателей Іюльской революціи, тогда еще свіжей памяти, Тютчевъ называетъ желаніе возмездія со стороны Франціи, стремленіе возстановить то преобладаніе на Западів, которымъ она такъ долго пользовалась, и которое, благодаря Россіи, перешло въ руки Німцевъ. «Что было бы, говорить онъ, еслибъ новое Французское правительство, всякой разъ какъ оно кидало взоры за преділы Германіи, не встрічало на престолі Россіи постоянно одну и ту же твердую и рімштельную постать (attitude), ту же осторожность, ту же холодность, ту же невыблемую вірность установленнымъ союзамъ и принятымъ обязательствамъ?» При этомъ Тютчевъ напоминаеть Німцамъ, что еще недавно,

когда Тьеръ вздумалъ было вовместить на Германіи свою дипломатическую неудачу на Востокв и когда вся Германія взволновалась и запвла Rheinlied, то быстрому отступленію предъ сей юною Німецкою патріотическою півснью соперницы ел, старой Французской Марсельезы, другими словами—быстрой, благопріятной для Німцевъ перемівні Французской политики, немало способствовало одно обстоятельство, очень корошо извівстное въ Парижів, но умалчиваемое Німецкою печатью. «Это обстоятельство заключалось въ объявленіи Русскаго кабинета, что при первомъ проявленіи враждебности со стороны Франціи, 80,000 Русскаго войска двинутся на помощь Германской независимости, а чрезъ 6 неділь за ними послівдуєть еще 200 тысячь (\*). И тімъ не меніве Німецкіе публицисты продолжають злобствовать на Россію!»

Положеніе Германіи, очерченное Тютчевымъ, три политическія комбинаціи, имъ указанныя, не измѣнились и понынѣ, несмотря на всѣ громадные перевороты истекшихъ 30 лѣтъ. Многовѣковую тяжбу между Франціей и Германіей можно считать проигранною Фрацузами, но кто отважится признать ее вполиѣ разрѣшенною и сданною въ архивъ? По крайней мѣрѣ Нѣмцы еще не расположены считать Францію окончательно сошедшею съ поприща, и недавно произнесенная графомъ Мольтке рѣчь въ Прусскомъ парламентѣ о необходимости для Пруссіи имѣть всегда подъ рукою готовую грозную военную силу, доказываетъ явное опасеніе, что поединокъ съ Франціей можетъ со временемъ и возобновиться... Несмотря на величавость новаго политическаго зданія Германской Имперіи, это зданіе, какъ торжественно засвидѣ-

<sup>\*)</sup> Въ статът г-на Léon Boré, напечатанной въ 1873 году и упомянутой нами выше, статът, направленной противъ Тьера, въ обличение его прежнихъ воинственныхъ запысловъ относительно Германіи (въ этихъ запыслахъ Францувы винятъ теперь одного только Наполеона III),—приводятся подлинныя слева Тютчева, сказанныя автору въ 1843 году, именно объ этомъ заявленіи Императора Николая. Въроятно, это былъ дипломатическій секретъ, противъ обыкновенія мало огласившійся, потому что Léon Boré придаетъ такому «сообщенію» (сонбіденсе) Тютчева большую важность и считаетъ его знакомъ особаго къ себт довтрія.

тельствоваль о томъ предъ всемъ міромъ Германскій императоръ, вслідь за принятіємъ имъ имперской короны (въ своей телеграммів къ Императору Александру II), — это зданіе обязано появленіемъ своимъ на світъ Божій единственно политическому содійствію Россіи. Германская Имперія и въ настоящую пору сильна только въ союзів съ Россіей, — не потому, чтобы Германія не въ состояніи была справиться одна съ Франціей, но потому, что, при участіи Россіи въ спорів между этими двумя державами Запада, Россіи одной принадлежить рішеніе спора въ пользу той или другой стороны.

стороны.

Во имя чего же, — спращиваетъ Тютчевъ, — приняла Россія (въ 1813 году) сторону Германіи? «Во имя исторической правды, для того, чтобы разъ навсегда утвердить торжество права, исторической законности надъ революціоннымъ образомъ дъйствій (elle a voulu donner gain de cause une fois pour toutes au droit, à la légitimité historique sur le procédé révolutionnaire)». Почему же ей это нужно? Потому, что «историческая правда — это ея собственное знамя, ея собственный интересъ, интересъ ея будущности: законности исторической требуетъ Россія для себя и для своихъ». Тютчевъ, конечно, подразумъваетъ здъсь между прочимъ законность правъ Россіи по отношенію къ Востоку...

«Вы заняты—съ такими словами обращается Тютчевъ къ

«Вы заняты—съ такими словами обращается Тютчевъ къ Нъмцамъ— заняты воть уже нъсколько лътъ, великимъ вопросомъ объ единствъ Германіи. Не всегда такъ было, вы это знаете сами. Я уже давно живу между вами и могу съ точностью означить эпоху, когда этотъ вопросъ впервые сталъ волновать умы... Забота, конечно, похвальная, безспорно законная, но происхожденія недавняго»... «Правда, Россія никогда не проповъдывала единства Германіи, но въ теченіи тридцати лътъ сряду не переставала и не перестаетъ внушать Германіи единеніе, согласіе, взаимную довъренность, подчиненіе частныхъ интересовъ великому дълу общаго интереса»...

Утверждають, что Русское вліяніе всего болье мышаеть развитію въ Германіи конституціоннаго образа правленія; но «не безравсудно ли—возражаеть на это Тютчевь—стараться выдать Россію за систематическаго противника той или

другой правительственной системы? И какъ бы она могла стать тёмъ, что она есть, и достичь такого значенія въ мірѣ, съ подобною узкостью понятій? Конечно, она всегда энергически подавала голосъ въ пользу честнаго сохраненія учрежденій уже существующихъ и принятыхъ обязательствъ»... Затёмъ, можетъ быть, по ея мнёнію, было бы едвали и благоразумно, въ интересъ самаго единства І'ерманіи, допускать въ ней развитіе парламентаризма до той же силы преимуществъ, какою онъ пользуется въ Англій или во Франціи: «задача единства сдёлалась бы неразрёшимою въ Г'ерманіи—раздробленной полдюжиною полновластныхъ парламентскихъ трибунъ».

Доискиваясь какой-либо разумной причины ненависти Нъмцевъ къ Россіи, и не находя ни одной, Тютчевъ говоритъ:

Я знаю, что въ крайнемъ случав найду безумцевъ, которые самымъ серьезнымъ образомъ скажутъ мив: «Мы должны васъ ненавидъть; ваше основное начало, начало вашей цивилизаціи внушаетъ намъ Нъмцамъ, намъ западникамъ отвращеніе: у васъ не было ни феодализма, ни папской іерархіи; вы не пережили ни борьбы между имперіей и папскимъ престоломъ, ни религіозныхъ войнъ, ни даже инквизиціи; вы не принимали участія въ крестовыхъ походахъ; вы не знали рыцарства; вы четыре стольтія тому назадъ обрѣли то единство, къ которому мы еще стремимся; ваше основное начало не удѣляетъ достаточнаго простора личной свободѣ, оно мало допускаетъ разъединеніе и раздробленіе». Все это такъ. Но воспрепятствовало ли все это намъ пособлять вамъ при случаѣ, когда требовалось отстоять, возстановить вашу политическую самостоятельность, вашу національность?

«Умъйте же уважать и нашу національность, — такъ прибавляєть Тютчевь, уважать ее въ ея единствъ и силъ, и при всъхъ нашихъ недостаткахъ, которыми мы не богаче другихъ. Враждебное къ Россіи расположеніе умовъ въ Германіи представляєть опасность — не для Россіи, конечно, а для самой Германіи»...

Нельзя не признать, что съ появленіемъ этой статьи Тютчева впервые раздался въ Европъ твердый и мужественный голосъ Русскаго общественнаго мижнія. Никто никогда изъчастныхъ лицъ въ Россіи еще не осмъливался говорить

нрямо съ Евроною такимъ тономъ, съ такимъ достоинствомъ и свободой. Это мужество, эту силу почерпнулъ Тютчевъ, конечно, не изъ отечественной своей среды, а изъ себя самого, — изъ того народнаго самосовнанія, которое носилъ и выработалъ въ себъ за границей. Онъ на чужбинъ явился передовымъ Русскимъ—даже для Русскихъ въ самой Россіи... Взглядъ Тютчева на Германское единство, выраженный въ 1844 году, покажется читателямъ, можетъ-быть, опибоч-

Взглядъ Тютчева на Германское единство, выраженный въ 1844 году, покажется читателямъ, можетъ-быть, ошибочнымъ, во всякомъ случав не оправданнымъ событіями... Мы не станемъ его здёсь ни защищать, ни опровергать, потому что онъ изложенъ подробнёе въ другихъ статьяхъ Тютчева, къ которымъ и переходимъ.

Вторая, слёдующая по порядку статья—есть та «записка поданная Императору Николаю о положеніи Европы послё Февральской революціи», которая была написана въ Апрёлё 1848 г., напечатана въ 1849 г. въ Парижё особой брошюрой барономъ Бургуаномъ и пом'єщена въ Русскомъ Архив'в 1873 года, тетрадь 5-я подъ заглавіемъ: «Россія и Революція».

Многимъ, конечно, памятно то потрясающее дъйствіе, которое произвела на умы, — не только въ Европъ, но даже и среди русскаго общества, — Февральская революція, разразившаяся какъ громъ изъ яснаго неба. Революціонное пламя быстро обхватило всю Западную Европу; будто вихремъ снесло тотъ политическій распорядокъ, въ которомъ жила и двигалась Европа послъ 1814 года, подъ опекой Священнаго Союза; ревъ пожара, клики мятущихся, гамъ восторговъ и проклятій, —все это вскоръ слилось въ одинъ общій гуль вражды, ненависти, злобы къ Россіи, неистовой хулы и угрозъ. Никто изъ энтузіастовъ Февральской революціи не предвидъль въ то время, что она разрышится для Франціи цезаривмомъ самаго сквернаго качества, а расшатавшаяся политическая система приведетъ Среднюю Европу, цълымъ рядомъ последовавшихъ событій, къ утратъ пресловутаго политическаго равновъсія — къ гегемоніи Пруссіи, — къ Бисмарку. Февральскій мятежъ сильно возбудилъ и подвигъ все нравственное существо Тютчева, и какъ поэта, и какъ мыслителя, и какъ Русскаго постоянно созерцавшаго, въ свонять думахъ, будущія судьбы Россіи; — но онъ не удивиль его,

не изміниль его взглядовь и мніній, а напротивь явился для него новымъ свидетельствомъ, новымъ подтверждениемъ въ пользу его выводовъ и гаданій. Онъ, какъ мы знаемъ, уже съ 1830 года, послі знаменитыхъ Іюльскихъ дней, предсказывалъ логическую неизбіжность новыхъ насильственныхъ переворотовъ. Какъ въ статъв о Революціи, такъ и въ другой статъв «о Римскомъ вопросв и паствв», связан-ной съ первою органически, писанной почти одновременно, однимъ пошибомъ пера, выступаеть наружу замъчательная способность Тютчева: усматривать въ отдельномъ явленів, въ данномъ внъшнемъ событіи, его внутренній, сокровенный, міровой смыслъ. Откидывая внъшнія частности, онъ въ каждой заботъ текущаго дня обращается мыслыю назадъ, къ ея историческимъ основамъ, ищетъ и отыскиваетъ въ случайномъ и временномъ вопросъ пребывающий, — роковой, какъ онъ выражается. Вотъ и причина, почему его политическія статьи, хотя и вызваны событіями, которымъ минуло бол'ве четверти въка, нисколько не утрачивають значенія современности. Въ срокъ и способъ разръшенія поставленныхъ Тютчевымъ вопросовъ ему приходилось неръдко и опибаться; въ этомъ отношеніи поэть браль перевъсь надъ мыслителемь, и върныя соображенія строгой отвлеченной мысли неръдко, относительно времени и формы воплощенія, переходили въ поэтическія мечтанія. Такъ онъ ждалъ разръшенія «роковымъ» вопросамъ и въ 1849 году, и въ 1854,—отсрочивалъ дальше, и не дождался разръшенія. Но повторяємъ: время не упразднило самихъ вопросовъ, а многіе изъ нихъ поставило еще рѣзче.

Объ статьи — слово обращенное къ Западной Европъ, а не къ Россіи, и слово съ властью, вызвавшее къ себъ вниманіе въ Западной Европъ, обыкновенно тугой на ухо для Русской литературной ръчи. Особенно въ то время мало была она расположена слушать голоса изъ Россіи. Впрочемъ, этихъ голосовъ вовсе и не раздавалось: голосъ Тютчева былъ первый и въ ту пору единственный, возвъстившій Европъ Русскую мысль, Русскую точку зрънія. Явленіе для нея неслыханное; но года черезъ два, по поводу возбужденной Тютчевымъ полемики, раздалось и еще слово, — слово Хомакова, въ цъломъ рядъ брошюръ богословскаго содержанія,

еще глубже раскрывшее духовную сущность Запада, съ ея религіозной стороны, и до сихъ поръ еще недостаточно оцъненное, не только на Западъ, но и—стыдно сказать—въ самой православной Россіи, блюстителями ея православія....

Блистательное изложение Тютчева, конечно, много теряетъ въ Русскомъ переводъ, но мы имъемъ дъло не съ достоинствомъ его Французской прозы, а съ его Русскою мыслью.

Свою статью о Россіи и Революціи Тютчевъ начинаетъ прамо следующимъ положениемъ: «Уже съ давнихъ поръ въ Европ' только дв дъйствительныя силы, дв истинныя державы: Революція и Россія (deux puissances réelles). Онъ теперь сошинсь инцомъ къ инцу, а завтра можетъ-быть схвататся. Между тою и другою не можеть быть ни договоровъ, ни сдълокъ. Что для одной жизнь для другой смерть. Отъ исхода борьбы, завязавшейся между ними, величайшей борьбы, когда-либо виденной міромъ, зависить на многіе веки вся политическая и религіозная будущность человъчества.... Это соперничество быеть теперы всёмъ въ глаза, -- но несмотря на то, такова несмысленность въка притупленнаго мудрованіемъ (telle est l'inintelligence d'un siècle hébété par le raisonnement), что современное покольніе, въ виду такого громаднаго факта, далеко еще не сознало его настоящаго значенія и его причинъ. Ему искали разъясненія въ соображеніяхъ политическихъ; пытались истолковать различіемъ понятій, чисто человъческихъ, о благоустройствъ... Нътъ. Противоборство Революціи съ Россіей исходитъ изъ причинъ несравненно болбе глубокихъ; вотъ онб въ двухъ словахъ»... Приводимъ это мъсто вполнъ:

Россія прежде всего держава христіанская; Русскій народъ христіанинъ, не въ силу только православія своихъ върованій (l'orthodoxie de ses croyances), но еще въ силу того, что еще задушевнъе върованія (mais encore par quelque chose de plus intime encore que la croyance). Онъ христіанинъ но той способности къ самоотверженію и самопожертвованію, которая составляетъ какъ бы основу его нравственной природы. Революція же, прежде всего, врагъ христіанства. Антихристіанскимъ духомъ одушевлена Революція: вотъ ея существенный, ей именно свойственный характеръ. Наружныя формы, въ которыя она отъ времени до времени облекалась, лозунги, которые поперемънно усвоивала, все, даже ея насилія и преступленія, все это придатокъ или случайность. Но что не

придатокъ и не случайность—это антихристіанское начало, ен вдохновляющее; оно-то (нельзя же этого не признать) и доставило ей такое грозное господство надъ міромъ. Тотъ, кто этого не разумъетъ, не болье какъ слъпецъ, шестьдесятъ лътъ присутотвующій при зрълющь представляемомъ вселенной.

Человъческое я, хотящее зависъть только отъ самого себя, не признающее, не принямающее никакого иного закона кроит себственнаго изволенія, — человъческое я, однить словомъ, поставляющее себя витсто Бога, — явленіе конечно не новое межъ людьми, — но что было ново— это самовластіе (absolutisme) человъческаго я, возведенное на степень политическаго и соціальнаго права, и его притязаніе, въ силу такого права, овладъть человъческимъ обществомъ. Эта-то новизна и назвалась въ 1789 году Французской Революціей \*).

Съ тъхъ поръ, продолжаетъ Тюгчевъ, «Революція, несмотря ни на какія метаморфозы, осталась върна своей природъ; но никогда не чувствовала она себъ въ такой степени самой собою, такъ искренно проникнутою антихристіанскимъ духомъ, какъ именно тогда, когда присвоила себъ лозунгъ христіанъ: братство. Если прислушаться къ тъмъ наивнобогохульнымъ разглагольствованіямъ, которыя сделались, такъ сказать, оффиціальнымъ языкомъ эпохи, можно было бы подумать, что новая Французская республика для того только и явилась въ мірь, чтобъ выполнить евангельскій законъ. Она даже прямо приписываеть себт такое призваніе, только съ небольшимъ измѣненіемъ, оговореннымъ Революціей; именно: на мъсто духа смиренія и самоотреченія-въ чемъ самая сущность христіанства — она водворяетъ духъ гордости и преобладанія; на місто любви (charité) свободной и добровольной - любовь вынужденную; взамёнъ братства, пропо-

<sup>\*)</sup> Приводя эти строки Тютчева, въ своей рецеизіи въ Revue des Deux Mondes, Форкадъ, извъстный Французскій публицисть, прибавляеть: Sans adopter dans tous ses points ce jugement, on ne le trouvera peutêtre pas denué de profondeur, et n'était que m-r de Maistre professait une autre opinion sur l'orthodoxie, il n'eut point autrement parlé. Boré, въ своей статейкъ, также выписываеть эти строки, какъ «особенно за-шъчательныя». Очевидно, что Французамъ эта точка зрънія казалясь совершенно новою.

въдуемаго и воспринимаемаго во имя Бога, — братство насильственно налагаемое страхомъ къ народу-владыев»...

Февральскій варыв'ь, по словамъ Тютчева, оказаль великую услугу тёмъ, что сокрушилъ призраки, окутывавшіе д'ястви-тельность. Ясно стало вс'ямъ, что «исторія Европы за последніе тридцать три года была лишь долгою мистификаціей.» Кто же не понимаеть теперь, продолжаеть Тютчевь, «какъ смешны были притяванія этой мудрости века, которая пренанвно вообразила, что ей уже совсёмъ удалось смирить Революцію конституціонными закливаніями (par l'exorcisme constitutionnel), -- обуздать ея страшную энергію формулами ваконности? Кто же межеть еще сомнъваться въ томъ, что, какъ скоро принципъ революціонный проникъ въ кровь и плоть общества,—всё эти сдёлки не что иное какъ наркотическія средства, способныя, пожалуй, на время усыпить больнаго, но не останавливающія хода самой бользни? Вотъ почему Революція не только поглотила Реставрацію, лично ей ненавистную, но не стерпвла и другаго правительства, отъ нея же исшедшаго, которое она хотя и признала въ 1830 году, взявъ его въ кумовья себъ предъ Европой (pour lui servir de compère vis-à-vis de l'Europe), но которое тотчасъ же сокрушила, какъ скоро оно, вместо того чтобъ служить ей, возмечтало надъ нею властвовать».

Только Русская мысль, говорить Тютчевъ, поставленная вив революціонной среды, въ состояніи судить здраво о совершающихся событіяхъ.

Этотъ взглядъ на Революцію, не какъ на случайный взрывъ, объясняемый злоупотребленіями власти, а какъ на нравственный фактъ общественной совъсти, обличающій внутреннее настроеніе человъческаго духа и оскудъніе въры въ Западной Европъ, еще полнъе развитъ у Тютчева въ другой его статьъ, въ связи съ истолкованіемъ папства. Мы еще возвратимся къ этому предмету; здъсь же замътимъ только, что по всей въроятности, даже несомивно, сами вожди и дъятели Революціи въ первое время вовсе не сознавали, какое именно начало полагалось ими въ основаніе сооружаемаго ими зданія. Они еще простодушно върили въ зиждительную способность Революціи и думали построить прочныя учрежденія изъ элементовъ отрицанія и разрушенія, замъняя органическій про-

цессъ жизни деспотическимъ революціоннымъ процессомъ. Только поздиве сложилось цвлое революціонное ученіе, исповъдующее роволюцію не какъ средство, а какъ принципъ, революцію ради революціи, возводищее ее въ догиать и законное право человъческой свободы, другими словами: ученіе, разнувдывающее личную волю, призывающее ее обоготворить себя самоё какъ истину, и ръшать вопросъ объ истинъ насиліемъ. Въ настоящее время восторженное повлоненіе Революція 1789 года начинаєть проходить и у Францувовь; они подвергають изследованію нравственную, духовную сторону этого событія, но, какъ Кинэ напримітрь, путаются въ противоръчіяхъ, не доискиваясь или не желая видъть настоящей причины. Заслуга Тютчева въ томъ, что онъ ранве другихъ постигъ Революцію, вяглянуль на нее не какъ на практическій факть, а какъ на явленіе человіческаго духа, разоблачилъ внутреннюю логику ся процесса, безопибочно предсказалъ ея дальнъйшія превращенія и последствія, и мужественно провозгласилъ свое осуждение во всеуслышание всей Европы, не смущаясь опасеніемъ прослыть за человіка нелиберальныхъ и ретроградныхъ мивній, поборника деспотизма и т. д. Впрочемъ такое обвинение могло бы исходить только изъ радовъ нашихъ Русскихъ доморощенныхъ либераловъ: въ Европъ никому и въ голову не пришло заподоврить автора въ сочувствии къ деспотизму. Не можемъ также не обратить вниманія на вышеприведенныя слова Тютчева о христіанств'в въ Русскомъ народъ: они служатъ комментаріемъ къ его позднъйшимъ стихамъ о «родномъ крав долготеривныя»:

Не пойметь и не замътить Гордый взорь иноплеменный, Что сквозить и тайно свътить Въ наготъ твоей смиренной...

Вторая часть статьи Тютчева: «Революція и Россія» относится къ Нѣмцамъ и къ Западному Славянству. По поводу успѣха революціонныхъ идей въ Германіи, Тютчевъ говорить, что «шестьдесять лѣтъ отрицательной философіи совершенно разрушили въ ней всѣ христіанскія вѣрованія и развили, въ этой пустотѣ безвѣрія (се néant de toute foi), чувство революціонное по преимуществу: умственную гордость, — такъ

что эта язва времени, въ настоящую минуту, можетъ быть нигдъ такъ не глубока, такъ не ядовита, какъ въ Германін». Партія революціонная сумѣла воспользоваться такою почвой, и 18 лѣтъ происковъ и подкоповъ достигли своей цѣли. Вслѣдъ за Февральской Французской революціей, явила зрѣлище революціи и Германія. «Едвали это не безпримърный въ исторіи фактъ, остроумно замѣчаетъ Тютчевъ, видѣть, какъ цѣлый народъ промышляетъ чужимъ добромъ, заимствованнымъ у другаго народа и въ ту самую минуту, какъ этотъ послѣдній предается самымъ крайнимъ неистовствамъ» \*).

Какое же истинное побуждение и оправдание всёхъ этихъ очевидно искусственныхъ волненій, низвергшихъ въ настоящую минуту весь строй Германія? чёмъ внушены они, спрашиваетъ Тютчевъ. Сошлются, конечно, на всеобщее, искреинее желаніе Германскаго единства. Но, возражаетъ онъ, не путемъ Революціи можетъ осуществиться это единство. Во-первыхъ, «въ современномъ обществъ нътъ такого стремленія, такой потребности (какъ бы искренна и законна она ни была), которую бы Революція не исказила, овладъвая ею, не обратила въ ложь, а это именно и случилось съ вопро-сомъ объ единствъ Германіи: всякому врячему ясно, что путь, которымъ пошла Германія отыскивая ръшенія задачи, приведеть не къ единству, а къ страшному раздору, къ какой-нибудь окончательной неисправимой катастрофв». Тютчевъ указываетъ на господствующую повсюду анархію, и при-бавляетъ: «Нужно обладать тъмъ особеннымъ родомъ тупоумія (inéptie), свойственнымъ Нёмецкимъ идсологамъ, для то-го, чтобъ недоумёвать: имбетъ ли это скопище журналистовъ, адвокатовъ и профессоровъ во Франкфуртъ, задавшееся призваніемъ возобновить времена Карла Великаго (à rocommencer Charlemagne), какую-либо въроятность успъха въпредпринятомъ ими дълъ, — удастся ли имъ на этой колеблющейся почвъ возстановить низвергнутую пирамиду, ноставивъ ее острымъ концомъ внизъ?»

<sup>\*)</sup> Подлинникъ въ этомъ мъстъ почти непереводимъ: c'est peut-être un fait sans précédent dans l'histoire, que de voir tout un peuple se fais ant le plagiaire d'un autre, au moment même où il se livre à la violence la plus effrénée.

«Вовторых»—продолжаеть Тютчев»—вопрось уже не вътомъ, сольется ли Германія во едино, а вътомъ: удастся ли ей спасти какую-инбудь частицу своего національнаго существованія. Республиканская партія одержала уже значительный успёхъ, и «Нёмцы не замёчають, что она имёеть за себя логику, а за собою Францію». Нёмцы не догадываются, что въ глазахъ республиканской Германской партіи «вопрось о національности не имъеть ни смысла, ни значенія. Въ интересахъ своей революціонной задачи, она ни на минуту не поколеблется принести въ жертву независимость своей страны и завербовать всю Германію подъ внамя Франців, хотя бы подъ красное знамя... Она—аванчаров Французскаго нашествія».

Не можемъ не остановиться на этихъ строкахъ, написанныхъ двадцать пять летъ тому назадъ, и такъ метко, безъ всякихъ данныхъ, охарактеризовавшихъ впередъ логическій процессъ революціоннаго духа. Въ то время еще не сущеетвовало знаменитаго Интернаціональнаго Общества, которое ствовало знаменитаго Интернаціональнаго Оощества, которое такъ тщательно вытравливаеть теперь въ народахъ чувство національности. Послёдняя война Франціи съ Германіей уже явила ослабленіе во Франціи духа народности и патріотивма; Парижская коммуна провозгласила начало денаціонализаціи (т. е. совлеченія съ себя народности, обезнародныя, если можно такъ выразиться). Конечно, въ Германіи до этого еще не дошло, — но нёть сомнёнія, что соціалисты Германскіе; нокуда еще безсильные въ парламентъ, но съ каждымъ днемъ болъе и болъе завладъвающіе массами рабочаго люда, несравненно ближе по своимъ симпатіямъ къ Французамъ сравненно олиже по своимъ симпатиямъ къ французамъ—
коммунарамъ и республиканцамъ крайней лѣвой, чѣмъ къ
большинству Германскаго народа. Вспыхни во Франціи снова
соціальная революція, она найдетъ себъ союзниковъ въ Германіи — въ ущербъ пресловутому единству, и оправдаются
слова Тютчева, сказанныя въ этой статьъ l'anarchie partout,
l'autorité nulle part, et tout cela sous le coup d'une France, où hout une révolution sociale, qui ne demande qu'à déborder dans la révolution politique qui travaille l'Allemagne. Было бы совершенно ложно видёть въ такомъ отношеніи соціальных з партій къ народности—какое-то прогрессивное движеніе къ высшему идеалу общечеловъческаго единства.

Этотъ духовный идеалъ преподанъ христіанствомъ, и путь къ нему въ христіанствъ и чрезъ христіанство. Для новъйшихъ же соціалистовъ узы народности также ненавистим, какъ и узы семейныя, какъ и всякія нравственныя узы: ихъ главный врагъ, по ненависти къ которому они всъ, безъ различія націй, совваютъ себя братьнии—это христіанство. Они всъ граждане новаго, чаемаго ими міра—антихристіанскаго. Распространеніе такого ученія въ Германіи, во всякомъ случав, не только не содвйствуетъ упроченію ея политическаго единства, но если только восторжествуетъ, неминуемо приведетъ какъ Германію, такъ и каждую страну, къ утратъ своей исторической политической индивидуальности.

минуемо приведеть какъ Германію, такъ и каждую страну, къ утрать своей исторической политической индивидуальности. Тютчевъ и въ этой стать повтораеть, или върнье, опредълительно высказываеть убъжденіе, что единственно возможное единство для Германіи,—для Германіи настоящей, не той, какая измышлена журналами, а какою создала ее исторія,—заключалось въ томъ политическомъ устройствь, которымъ пользовалась Германія 33 года сряду посль войны съ Наполеономъ І-мъ и которое дало ей 33 года мира. Но это устройство и этотъ миръ возможны были только подъоднимъ условіемъ: чтобъ Австрія и Германія кръпко держались за Россію...

Тютчевъ предсказалъ върио. Миръ Германіи и ея политическое устройство были нарушены, какъ скоро Австрія отстала отъ союза съ Россіей,— за что Австрія и поплатилась потерею своего политическаго первенства въ Германіи, совершеннымъ исключеніемъ изъ Германскаго союза и торжествомъ Пруссіи. Миръ Германіи, ни внъшній, ни внутренній, не упроченъ. Хотя внъшній миръ повидимому и обезнечивается тягостнымъ для народа содержаніемъ громадной военной силы, однако какъ Германія, въ лицъ Пруссіи, такъ и Австрія — настоящимъ обезпеченіемъ мира, снова и по прежнему, считаютъ только союзъ съ Россіей, — что мы и видъли въ послъднее время. Намъ могутъ замътить, что взглядъ Тютчева на единство Германіи оказался ошибоченъ, что единство ея состоялось и притомъ въ такой политической формъ, какой Тютчевъ и не предвидълъ. Дъйствительно, въ то время онъ вовсе не предвидълъ ни измъны Австріи относительно Россіи, ни ея послъдствій—возникнове-

нія той Германской Имперіи, которая теперь одицетворяєть единство,—но это посл'яднее событіє еще не даеть права считать выглядь Тютчева онибочнымь. Во всякомъ случав такое заключение было бы по меньшей мъръ преждевремемнымъ, въ виду борьбы, завизавшейся между Германскимъ правительствомъ и церковью, — борьбы нарушающей внутренній миръ Германіи, вносящей раздоръ между ся протестантскимъ и католическимъ населеніемъ, — борьбы, которой по-слъдствія трудно и обнять мысленнымъ взоромъ. Нарушеніе внутренняго мира можеть повести къ нарушению мира внъшняго и той формы національнаго единства, какая создана Бисмаркомъ — съ помощью событій. Съ одной стороны, духовный центръ католическаго населенія Германіи не причастенъ интересамъ Германской національности, лежить вив предвловъ ея единства, и скорве тянетъ вонъ изъ единства, нежели удерживаетъ въ немъ. Съ другой — имперскому правительству, въ своей борьбъ съ католицизмомъ, приходится опираться на радикальную партію, на радикализмъ господствующій въ умахъ, — однимъ словомъ, на начало антихристіанское — революціонное, анархическое и въ сущности антинаціональное... Тютчевъ видель въ современномъ единствъ Германіи — только гегемонію Пруссін, а потому и не отказывался отъ общихъ основаній своего взгляда, хотя, конечно, уже не сталь бы предлагать Герма-ніи возвращеніе къ временамъ Германскаго Союза. Кстати привести его стихи, обращенные къ Славянамъ, за нъсколько лътъ до кончины, во время войны Французовъ и Нъмцевъ:

> Изъ переполненной Господнимъ гитвомъ чаши Кровь льется черезъ край, и Западъ тонетъ въ ней. Но не смущайся, сердце наше,— Славянскій міръ, сомкнись тъснъй.

Единство, возгласилъ оракулъ напихъ дней, Быть можетъ спаяно желъзомъ липь и кровью.... А мы попробуемъ спаять его любовью. А тамъ увидимъ: что прочиви....

Посмотримъ же теперь, что говорилъ поэтъ о Славянствъ въ своей политической бесъдъ съ Европой. Доказывая Нъм-

цамъ несостоятельность ихъ политическихъ мечтаній объ единствъ, Тютчевъ напоминаетъ имъ (въ то время Австрія еще не была исключена ивъ Германіи) объ элементъ Славянскомъ въ предълахъ Западной Европы, и такъ объясвяетъ имъ его значеніе:

«Поднимая вопросъ племенной, вабывають, что въ самомъ центръ Германія, въ Богемія и Славанскихъ земляхъ ее окружающихъ — живутъ шесть-семь милліоновъ людей, для которыхъ изъ рода въ родъ, въ течени въковъ, Германецъ быль и есть хуже чёмь чужой, для которыхь онь всегда Hromeus (l'Allemand depuis des siècles n'a pas cessé d'être un seul instant quelque chose de pis qu' un étranger, pour qui l'Allemand est toujours un Нъмецъ)... Если съ угратою Ломбардін и съ окончательнымъ отделеніемъ Венгрін, Австрійская имперія распадется, что сдівлаеть тогда Богемія съ окружающими ее народностями -- Моравами и Словаками? Согласится ли она включить себя въ нелепую рамку этого будущаго Германскаго единства, которое накогда начъмъ инымъ стать не можетъ, какъ лишь единствомъ хаоса? Сомнительно. Но въ такомъ случав, чтобъ обрвсти независимость, на кого опереться Богеміи? Конечно, не на Венгрію. Нужно ли указывать ту державу, къ которой неминуемо привлечетъ Богемію самая сила вещей, — даже наперекоръ господствующимъ нынъ понятіямъ и завтрашнимъ вновь измышленнымъ учрежденіямъ? .... При этомъ Тютчевъ приводить слова Ганки, сказанныя ему въ Прагъ, въ 1841 году: «Богемія будеть только тогда свободна и независима, только тогда станетъ полноправною ховяйкою у себя дома, когда Россія вступить вновь въ обладаніе Галиціей»... Указывая на сочувствие къ Россіи въ кругу поборниковъ Чешской народности въ Прагъ, Тютчевъ говоритъ: «Всакой Русскій, посътившій Прагу въ теченіи последнихъ льть, можеть удостовърить, что единственный упрекъ, слышанный имъ, относился лишь къ той осторожности и какъ бы холодности, съ которыми національныя симпатіи Богеміи принимались между нами. Высокія, великодушныя соображенія предписывали намь въ то время подобный образь дъйствій; теперь же это было бы положительным безсмысліем в: ть

жертвы, которыя мы тогда приносили дълу порядка, намъ пришлось бы отнынь совершать въ пользу революціи»...

Но особенно замѣчательны тѣ строки, которыми характеризуетъ Тютчевъ національное движеніе у Чеховъ, и которыми точнѣе опредѣляется его собственный взглядъ на Западное славянство: взглядъ никѣмъ еще до него не высказанный, и въ самой Россіи раздѣляемый лишь очень немногими изъ числа ревнителей Славянской независимости. Эти строки не только не потеряли своей важности для нашего времени, хотя были написаны двадцать пять лѣтъ тому назадъ, но теперь только и могутъ быть оцѣнены въ ихъ настоящемъ значеніи, а полное ихъ оправданіе—въ будущемъ. Воть онѣ:

Двло идеть, разунвется, не о литературновь патріотивив некоторыхъ Прамскихъ ученыхъ, какъ бы почтененъ онъ ни быль. Эти люди уже оказали и еще окажуть великія услуги своей странь; но истинная жизненная сила Богемін не въ этомъ. Жизпенность народа — вовсе не въ внигахъ, для него издаваемыхъ. — исилючая развъ народа Ивмецкаго: она-въ его инстинктахъ, его върованіяхъ, а книги, надо признаться, скорве способны разслаблять и изсущать ихъ, чемъ оживлять и воодушевлять. Все что осталось у Богенін истинной народной жизни, все заниючается въ ся Гуситскихъ върованіяхъ, въ этомъ постоянно живучемъ протеств ея угнетенной Славянской народности противъ захватовъ Римской церкви, также накъ и противъ господства Нъмцевъ. Вотъ гдъ ся связь со всъмъ ся прошлымъ, исполненнымъ борьбы и славы, -- воть также то звено, которое когда - нибудь свяжетъ Чеховъ Богенін съ нхъ восточными братьями. На это особенно нужно надегать вниманіемъ, потому что именне въ этихъ-то сочувственныхъ восноминаніяхъ о Восточной церкви, въ отнуъ-то попыткахъ возврата въ старой въръ (которой гуситство въ свое время служило только слабымъ и искаженнышь выражениемь)-и заключается глубокое различие между Богемием и Польшею: между Богемією, противъ воли претерпъвающею иго западнаго перковнаго общенія, — и этою крамольно-католическою Польшею, фанатическою пособницею Запада, въчною предательницею своихъ... Знаю, что до сихъ поръ вопросъ Чешскій еще не поставленъ на своемъ истинномъ основания, и что все настоящее волнение и смятение на поверхности страны-не болъе какъ самый дешевый либерализиъ, съ примъсью коммунизма въ городахъ, и въроятно жакерім по деревнямъ. Но

это временное опьянение скоро разобется, и потинкая сущность двла не замедлить выясниться...

Не лишнимъ считаемъ привести здѣсь же, въ дополненіе къ этимъ строкамъ, отрывокъ изъ одного частнаго письма Тютчева въ Прагу къ пребывавшей тамъ Русской путешественницѣ, княгинѣ Е. Э. Трубецкой, отъ 6 Дек. 1871 г., благосклонно сообщившей его роднымъ копію съ этого письма, уже послѣ смерти Өедора Ивановича. Вотъ что, 23 года спустя послѣ своей статьи, пишетъ Тютчевъ:

Благодарю васъ за сообщение миъ письма Ригера. Оно выражаетъ ту же точку зрвнін, которую онь уже излагаль мив во время Славянскаго събзда въ Россіи и еще недавно въ самой Прагъ. Сказать ли вамъ? При всемъ моемъ глубокомъ, сочувственномъ уваженія нъ нему, накъ и ко всёмъ вождямъ Чешской національной партін, — партін Старо-Чешской, какъ они себя называють, -- этой точкъ зрънія, общей Ригеру со всею его партіей, именно недостаєть ширины и глубины. Работа, которая выъ предлежить, для возстановленія органической связи Богемін съ міромъ Славянскимъ во всей его полноть, съ Восточною Европою, единиъ словомъ, -- такая работа не можетъ быть низведена до размъровъ исключительно политического движения. У нея кории идутъ поглубже. Чехия истинно національная-прежде всего Гуситка, а гуситство не что иное какъ возвратное стремленіе, --- весьма сознательное, весьма р'вшительное, хотя и прерванное насилісиъ, -- возвратное стремленіе, повторяю, Чешскаго племени въ Церкви Восточной. Славянская народность Чеховъ требуетъ, чтобъ эта попытка возврата была возобновлена и доведена до конца... Какъ не поймутъ въ Прагъ, что повсюду политическое движение сводится къ самому нерву Ввропейскаго общества, а этотъ нервъ-вопросъ соціальный и религіозный. Посмотрите на движение старокатоликовъ въ Германии, уже досягающее своею волной до порога Церкви Православной-великой Церкви Вселенской!... Конечно, было бы дерзостью предсказывать теперь же окончательный исходъ этого движенія: достигнеть ли оно цели или потерпить крушеніе, выйдеть ди изъ него въ самомъ діл возстановленіе церковнаго единства, или же только лишняя протестантская секта?... Но во всякомъ случав, развъ можно Славянамъ римско-католическаго исповъданія, захваченнымъ въ это столкновеніе, уклониться отъ участія въ самомъ движения? Славянамъ, которымъ стоило бы только стать снова самими собою, оживить въ себъ чувство своей племенной индивидуальности, для того чтобы совершить это обращеніе, которое для нихъ такъ необходино и такъ легко,—тогда какъ это же обращеніе къ Восточной Церкви и тягостно, и почти невозможно для людей иного племени.

Ходъ историческихъ событій подтверждаеть истину этихъ словъ. Вся будущность Славанской народности у Западныхъ Славянъ, исповъдующихъ латинство, связана именно съ ръшеніемъ религіознаго вопроса. Если эти Славане не отторгнутся отъ Рима и не возвратятся къ древнему церковному единству, т. е. къ православію, ихъ историческая судьба будетъ общая и одинаковая съ судьбою иноплеменныхъ на-родовъ католическаго исповъданія; они подлежатъ одному съ ними историческому приговору. Славяне-католики, которымъ просвътительное начало въры дано въ Латинской о-краскъ, у которыхъ церковная стихія заклеймена чуждою краскъ, у которыхъ церковная стихія заклеймена чуждою національностью, которымъ духовнымъ центромъ служитъ Римъ, не могутъ имъть притязаній на духовную самобытность своей народности. Среди Римско - Германскихъ племенъ, тъсно связанныхъ съ духовнымъ началомъ Романской цивилизаціи узами родственными, органическими, Славяне, съ своею особенною національностью, являются въ отношеніи къ латинству какими - то пасынками или незаконнорожденными дътьми, не имъющими съ законными равной части. Они осуждены на въчное малольтство, и—на похмълье въ чужомъ пиру. Славянинъ-латинянинъ—это извращеніе Славянской духовной природы. — Сомнительна возможность политической самостоятельности при утратъ самостоятельности нравственной, при утратъ духовной народной личности. Нельзя ожидать возрожденія для народовъ, прикованныхъ къ Римскому духовному, отпжившему идеалу, исповъдующихъ Римскому духовному, *опожившему* идеалу, исповъдующихъ догматъ о папской непогръщности — эту послъднюю, старческую, лебединую пъснь Латинской церковности. Слъпота ческую, лебединую пъснь Латинской церковности. Слъпота Чешскихъ національныхъ вождей, узкость ихъ воззрвній и понятій, по истинь, достойна изумленія. Гордясь Чешскимъ просвыщеніемъ, они не замычають, притомъ, что это просвыщеніе, однородное, тождественное съ германскимъ, лишено у Чеховъ всякой производительности (потому именно, что Чехи духовно безличны въ смыслы народности), тогда какъ Германскій національный духъ, озаренный тымъ же просвыщеніемъ, явиль гигантскую силу творчества. Пренебрегая вопросомъ религіознымъ, Ригеръ, Палацкій и прочіе Чешскіе корифен говорятъ: «мы такъ просвіщены, что переросли эти заботы», т. е. иміз очи — не видятъ, иміз уши — не слышатъ, что весь міръ, весь образованный историческій міръ, просвіщенный не меніе Чехіи, волнуется и мятется въ настоящее время именно по поводу віронсповідныхъ задачъ, томительно ищетъ имъ рішенія, и что вся историческая судьба Европы явно виситъ теперь на вопрості не политическаго, а религіознаго свойства. Чешскіе политики усердно вспіниваютъ народное чувство къ Гусу, празднуютъ его память при всякомъ удобномъ случать, и въ то же время, собственными же руками разрушаютъ свои усилія, потому что Гуса, сожженнаго Римомъ на кострів за стремленіе къ Славянской паціональной церкви, чествують Латинскою об'ядней, Латинскою азбукой, и изъ Гусова діза изъемлють вонъ именно то, въ чемъ заключался весь его смыслъ и значеніе, т. е. его візроисповіздный подвигъ! Здізсь кстати замітить, что Тютчевъ, въ прекрасныхъ стихахъ по поводу четырехсотлітняго юбилея Гуса, вновь напоминалъ «Чешскому роду» о необходимости скорте расплавить

## На Гусовомъ костръ неугасимомъ

звёно той цёпи, которая приковываетъ Чеховъ къ Риму. Послёдняя часть статьи: «Революція и Россія» указываетъ на опасность грозящую Славянамъ отъ Мадьяръ, «которые, подбитые Польскою эмиграціей и надутые революціонными вётрами, но сохраняя грубость Азіатской орды», воображають себя призванными исторіей держать въ уздё Славянство и Россію. Тютчевъ съ замічательною візрностью, уже въ Апрілії 1848 года, предсказываетъ неминуемость вооруженной схватки между Мадьярами съ одной стороны, — Хорватами и Сербами-граничарами съ другой. Вмістії съ тімь онъ не скрываетъ опасности, угрожающей и Россіи. «Мало візроятія — говорить онъ — чтобъ всії эти удары землетрясенія, раздающіеся на Западії, остановились у порога Восточныхъ странъ... Если весь этотъ крестовый походъ безбожія, предпринятый Революціей, всії эти раздирающія пропаганды, и католическая и революціонная, соединенныя въ одномъ общемъ чувствій ненависти къ Россіи, и ко всему Славяно-

православному Востоку, обрушатся на голову Славянскаго Востока, могутъ ли Славянскія племена быть покинуты единственною властью, которую они призывають въ своихъ молитвахъ? Въ какую ужасную смуту низверглись бы эти страны при схваткъ съ Революціей, если бы законный монархъ, православный Царь Востока замедлилъ долъе своимъ появленіемъ»... Статья заканчивается слъдующимъ дивирамбомъ,—политика смъняетъ лирическій поэтъ:

Нътъ, это невозможно! Тысячелътнія предчувствія не обманываютъ. Россія, страна въры, не оскудъетъ върою въ верховный мигъ. Она не устращится величія своихъ судебъ и не отступитъ предъ своимъ призваніемъ.

И когда же это призвание было яснте и очевидите? Можно сказать, что Богъ начерталь его огненными словами на этомъ небъ, черномъ отъ бурь. Западъ отходитъ (s'en va), все рушится, все гибнетъ въ этомъ общемъ пожарт: Европа Барла Великаго, также какъ и Европа трактатовъ 1815 года, Римское папство и вст Западныя царства, католичество и протестантство, — въра давно потерянная, разумъ доведенный до нелтости (à l'absurde); порядокъ отнынъ невозможный, — свобода отнынъ невозможная, и надъ встми этими развалинами, ею же нагроможденными — цивилизація, убивающая себя собственными руками...

И когда надъ такимъ громаднымъ крушеніемъ мы видимъ всплываю щею святымъ ковчегомъ эту Державу (Empire), еще болье громадную, — кто дерзнетъ усомниться въ ея призваніи, и намъли, ея сынамъ, являть себя невърующими и малодушными?... \*)

Тютчевъ никогда и не быль малодушнымъ въ выраженіи своихъ политическихъ мнѣній и вѣрованій. Такая откровенность рѣчей не совсѣмъ въ обычаѣ нашихъ писателей. Но никакой ложный стыдъ или страхъ насмѣшки не останавливали Тютчева, а между тѣмъ онъ обращался съ своимъ сло-

<sup>\*)</sup> Невольно приходять на умъ стихи Хомякова, написанные впрочемъ гораздо ранъе:

Но горе!.. Часъ пришелъ, и мертвеннымъ покровомъ Подернутъ Западъ весь... Тамъ будетъ мракъ глубокъ... Услышь же гласъ судьбы, возстань въ сіяным новомъ, Проснися, дремлющій Востокъ!

вомъ къ аудиторіи нисколько не благосклонной, аудиторіи Европейской. Впрочемъ, при всей неблагосклонности, эта аудиторія оказалась серьезнѣе нашей и отнеслась, если не съ сочувствіемъ, то съ вниманіемъ къ его статьѣ.—Послѣднія, заключительныя строки этой статьи напоминаютъ также другіе его стихи, сказанные нѣсколько позднѣе:

Не върь въ Святую Русь, кто хочетъ, Лишь върь она себъ самой!..

Приступимъ теперь къ третьей и последней напечатанной политической статье Тютчева, именно къ той, которая подъ заглавіемъ: La Question Romaine et la Papauté (Римскій вопросъ и Папство) появилась въ Февральской книжке журнала Revue des Deux Mondes, съ предпосланнымъ ей возраженіемъ редактора Laurentie. Эта статья, къ сожаленію, вовсе не была перепечатана въ Россіи, ни въ подлиннике, ни въ переводе, — а между темъ она самая замечательная в самая блестящая по визоженію. Вз ручочнен статья подка и самая блестящая по изложенію. Въ рукописи стоить подъ нею: 1 Октября 1849 г. Для того, чтобы вподнѣ понять связь этой статьи съ предъидущею, необходимо припомнить, что за два года передъ тъмъ, именно въ 1847 году, съ восшествіемъ на папскій престолъ Пія ІХ, введены имъ были въ Римъ разныя либеральныя преобразованія; что вспыхнувшая вслъдъ за тъмъ въ Парижъ Февральская революція перекинула свое революціонное пламя и въ Римъ; папа бъ жалъ, но чрезъ нъсколько мъсяцевъ войска Французской республики, по повельнію президента Людовика Наполеона, осадила Въчный Городъ, чуть-чуть не разрушили его бом-бами, наконецъ послъ долгой осады, овладъли имъ, раздавили новосозданную Римскую республику и водворили папу снова въ Ватиканъ... Февральская революція послужила Тютчеву богатымъ матеріаломъ для мысли. Будто вслёдъ за ударомъ грома, какимъ-то волшебствомъ, предъ испуганнымъ взоромъ міра, встали, воочію, тъни прошлаго и будущаго, высунулись, заслоненные пошлостью обыденной жизни, грозные роковые вопросы... однимъ словомъ, — «подъ зримой оболочкой» исторіи, давно было людямъ «узрѣть ее самоё», безъ покрова. Понятно, что Тютчевъ именно это событіе взялъ за точку отправленія своихъ размышленій, — именно въ немъ какъ

въ зеркалѣ наблюдалъ отраженіе минувшихъ и грядущихъ явленій. Въ настоящей статьѣ Тютчевъ разсматриваетъ ту же Февральскую революцію, но съ ея новой стороны. Вотъ содержаніе статьи.

Изъ всёхъ современныхъ вопросовъ, говоритъ Тютчевъ, есть одинъ, который какъ въ фокусъ сосредоточиваетъ въ себъ всѣ аномаліи, всѣ противоръчія, всѣ невозможности, о которыя бьется Западная Европа,—это именно вопросъ Римскій, благодаря той неумолимой логивъ, которая, какъ скрытое правосудіе (une justice cachée), внѣдрена Богомъ въ событія міра... Глубокій, неприниримый разрывъ, снѣдающій Западъ, долженъ былъ наконецъ дойти до высшаго своего выраженія, нроникнуть до самаго кория дерева.... А никто не станетъ отрицать, что какъ во всѣ времена, такъ еще и довынъ, Римъ—корень міра Западнаго... \*) Этотъ вопросъ не то, что другіе вопросы: онъ не только соприкасается со всѣмъ, что есть на Западъ, но, можно сказать, даже переступаеть его (elle le déborde)...»

Можно безошибочно утверждать, что въ настоящее время все, что на Западъ осталось еще отъ положительного христіанства (christianisme positif), прямо или косвенно примыкаеть къ Римскому католицизму, которому Папство (какниъ создала его исторія) служить какъ бы связью свода (la clef de voute) и условіємъ бытія... Протестантизмъ, котораго едва достало на три въка, чахнетъ и вымираетъ, а если гдъ еще и скрывается въ немъ кое-какал жизненная стихія, она стремится къ возсоединению съ Римонъ... Однинъ словомъ, Папство — вотъ послъдній столив, кое какъ поддерживающій на Западв этоть край христіанскаго зданія, уцілівний послі великаго врушенія XVI віка и послідовавшихъ обваловъ (tout ce pan de l'édifice chrétien, resté debout après la grande ruine du XVI siècle et les écroulements successifs qui ont eu lieu depuis)... Подъ этотъ-то столиъ и направленъ теперь подкопъ... Напвио или лицемърно обращаются къ Риму съ предложениемъ разныхъ уступовъ в сдъловъ; до папства, какъ до церковнаго учрежденія, касаться и не думають, его сохранять, предъ нимь благоговъють, --нужны, говорять, только нъкоторыя частныя видоизмъненія, ивкоторыя вполив законныя реформы въ управления Римскими владвиями, только сокращение предбловъ свътской власти, даже не совершенная

<sup>\*)</sup> C'est un titre de gloire que personne ne contestera à Rome: elle est encore de nos jours, comme elle l'a toujours été, la racine du monde Occidental.

ея отмъна... Но никакое самоободъщение въ этомъ смыслъ непозводительно для человъба, кто уразумълъ самую сущность борьбы, волнующей Западъ, то что стало, въ теченім въковъ, самою его жизнью,жизнью анориальною, конечно, однакожъ дъйствительною, — бользнью не со вчерашняго только дня и все еще возрастающею... Требованія, предъявляемыя папъ, большею частью касаются интересовъ, вполнъ и несомивно справедливых и законных нуждающихся въ немедленномъ удовлетворенів, но таково роковоє положеніе діла, что даже и эти интересы (свойства чисто мъстнаго и значенія сравнительно мелкаго) держатъ отъ себя въ зависимости громадный вопросъ... \*) Потому что неотвративымъ результатомъ всякой серьезной, искренней реформы въ настоящемъ образъ управленія Перковною Областью-будетъ, въ концъ концовъ. «Секуляризація папскихь владеній», т. е. отмёна светской власти Римского папы... Въ чью же пользу совершится это секуляризація? Какой власти, какого духа и свойства, передастся отнятая у папы севтская власть? Подъ чью опеку поступить Папство?>

Здесь опять туча излюзій... Мы знаемъ фетишизмъ дюдей Занада относительно всякой формы, формулы, политическаго механизма. Этотъ фетишизмъ — какъ бы послёднее религіозное вёрованіе Запада; но только слёпець могь бы вообразить себё, что всё эти навизанныя папству либеральныя или полулиберальныя реформы удержатся во власти среднихъ, умёренныхъ убёжденій, а не будуть тотчась же захвачены Революціей и обращены въ военныя машины, — для сокрушенія не только свётской власти папы, но и всего периовнаго учрежденія»... Какъ бы вы ни наказывали революціонному принципу, какъ Господь Сатанё, мучить только плоть вёрнаго раба Іова, не касаясь его души, Революція, менёе совёстливая, чёмъ ангель тымы, не станеть стёсняться вашимъ наказомъ.

Что же выходить?.. Что Римскій вопрось—безъисходный лабиринть, что папство дошло до той поры, когда жизнь ощущается только трудностью бытія (à cette période d'existence, où la vie ne se fait plus sentir que par une difficulté d'être). Здёсь-то выступаеть, словно солице, та дивиая логика, которая, какъ внутренній законъ, управляеть событіями міра... Въ тотъ день, какъ восемь вёновъ тому назадъ Римъ прерваль послёднее звёно, связывавшее его съ православнымъ преда-

<sup>\*)</sup> Туть следуеть такое сравнение: Ce sont de modestes et inoffensives habitations de particuliers, situées de telle sorte qu'elles commendent une place de guerre, et malheureusement l'ennemi est aux portes.

нісить Вселенской Церкви и создаль себѣ свою отдѣльную судьбу, опъ рѣщиль, на долгіе вѣни, и судьбу всего Запада.

Авторъ не входить въ разборъ догматическаго различія, послужившаго Риму предлогомъ къ отдѣленію отъ Вселенской Церкви. Съ точки зрѣнія человѣческаго разума, говорить онъ, это догматическое различіе еще не достаточно объясняеть, какъ «прорылась та бездна, которую мы видимъ теперь, не между двумя Церквами, — потому что Церковь одна, — а между двумя мірами, двумя человѣчествами, такъ сказать»... Онъ обращается прямо «къ очевидному грѣху Рима», къ измѣнѣ завѣту Спасителя:

Христосъ сказалъ: «Царство Мое не отъ міра сего»... Римъ, отвергшись отъ единства, отождествляя овой интересъ съ интересами христіанства, счелъ себя въ правъ организовать Царство Христово какъ царство отъ міра. Не легко объяснить Западу настоящій смыслъ изрѣченія Христова: всякое истолкованіе, несогласное съ Римсиимъ, понимается на Западъ въ смыслъ протестантскомъ, но протестантское возгрѣніе отстоитъ отъ православнаго какъ человъческое отъ божескаго; не ближе православное воззрѣніе и къ воззрѣнію Рима, и вотъ почему:

Если протестантивиъ уничтожиль центръ христіанскій, который есть Церковь, въ пользу я человъческаго, я личнаго, то Римъ поглотиль этотъ христіанскій центръ въ самого себя, въ свое Римское я (elle l'a absorbé dans le Moi romain). Римъ не отвергъ предавія, а конфисковаль его въ свою пользу. Но присвоение себъ божественнаго то же, что отрицаніе, и воть на чемъ зиждется эта страшная, воковая, но несомивниая солидарность протестантизма съ захватами (usurpatious) Рима. Всякое же самовольное присвоение имбеть ту особенность, что оно съ одной стороны непремънно совидаетъ, къ своей выгодъ, цълое подобіе права; съ другой непремънно же вызываеть бунтъ... Современная революціонная шкода и не далась въ обманъ. Революція, которая есть только аповеозъ человъческого я, достигшаго до своего полнъйшаго разцвъта (arrivé à son plein et entier épanouissement), не замедлила причислить къ своимъ и привътствовать славивникъ двухъ предковъ — Лютера, а равно и Григорія VII. Родственная кровь заговорила ей... Въ соотношении между собою этихъ трехъ терминовъ (Григорій VII, Лютеръ, Революція), заключается основа исторической жизни Запада, --- но первоначальною причиною, точкою отправденія такой догической связи сдужить искаженіе Римомъ христіанскаго основнаго начала.

Очертивъ вкратцъ историческую характеристику Римской Церкви, ставшей наконецъ политическою силою, государствомъ въ государствъ, авторъ уподобляетъ ее, въ Средніе въка, Римской колоніи водворившейся въ завоеванной земль. и говорить, что «приковавъ себя къ интересамъ земнымъ, конечнымъ, она уготовила себъ и участь конечную, смертную; воплотивъ священное начало въ тело немощное и тавиное. она привила къ нему всъ недуги и похоти плоти.» Отсюда эти притязанія, это соцерничество, этоть истинно-нечестивый поединокъ Папскаго Престола съ Имперіей, -- всъ эти нагромоздившіяся въками насилія, войны, чудовищныя дъянія, совершенныя ради укръпленія вещественной власти, необходимой, по понятіямъ Рима, для сохраненія единства церковнаго, -- и разбившія это мнимое единство въ дребезги. Реформа XVI въка была въ основани своемъ законною реакціей оскорбленнаго христіанскаго чувства—противъ церкви, оп озакот озаводен вымо только по имени. «Но такъ какъ уже цълые въки Римъ тщательно заслоняль собою на Западъ Церковь Вселенскую, то вожди Реформы, вмѣсто того чтобъ обратиться къ суду высшей церковной власти, предпочли обратиться къ суду личной совъсти, т. е. стали сами судьями въ собственномъ дълъ». Такимъ образомъ реформатское движение, совершенно христіанское въ своемъ основаніи, приняло затъмъ ложное направленіе, пришло къ отрицанію авторитета Церкви и потомъ къ отрицанію самаго принципа авторитета вообще. «Въ эту-то брешь, пробитую протестантизмомъ, даже безъ его въдома такъ сказать», но вследствіе грубаго искаженія Римомъ основной иден Церкви, «вторглось поздиве, въ самую общественную жизнь Запада, начало уже чисто антихристіанское...> И не могло быть иначе, говорить Тютчевъ, «потому что челов $\mathfrak{b}$ ческое  $\mathfrak{a}$ , предоставленное самому себ $\mathfrak{b}$ , антихристіанское по существу (est antichrétien par essence)...»

Эта часть статьи Тютчева, или върнъе сказать: тема о соотношеніи католицизма или романизма съ протестантизмомъ, послужила поводомъ и темою для извъстныхъ Французскихъ брошюръ Хомякова. Хомяковъ вообще съ самымъ живымъ сочувствіемъ отнесся къ этой статьъ. Вотъ что мы читаемъ въ одномъ письмъ Хомякова къ А. Н. Попову: «Статью Ө. И. Тютчева въ Revue des Deux Mondes вещь превосходная, хотя я и не думаю, чтобъ ее поняли у васъ въ Питеръ, и въ чужихъ краяхъ. Она заграничной публикъ не по плечу... Она есть не только лучшее, но единственно дъльное, сказанное объ Европейскомъ дълъ гдъ бы то ни было. Скажите ему благодарность весьма многихъ..» Но въ своей первой брошюръ, озаглавленной: «Quelques mots par un chrétien orthodoxe sur les communions occidentales à l'occasion d'une brochure de mr. Laurentie», написанной и напечатанной (въ Парижъ) въ 1853 г., Хомяковъ дълаетъ слъдующую оговорку. Приводимъ ее въ переводъ:

Статья, напечатанная въ Revue des Deux Mondes и принадлежащая, какъ кажется, Русскому дипломату г. Тютчеву, приписывала затрудненія религіознаго вопроса на Западъ духовенству Рима, и въ особенности смъщенію интересовъ духовныхъ и мірскихъ въ лицъ епископа-государя. Эта статья вызвала въ 1852 году печатный отвътъ г. Лоранси; этотъто отвътъ и требуетъ опроверженія. Я оставляю въ сторонъ вопрось о томъ, высказаль ли г. Тютчевъ въ своей статьъ, которой достоинство, впрочемъ, представляется несомивнымъ даже его критику, мысль свою во всей ея полнотъ, и не приналъ ли онъ, въ нъкоторой степени, симитомы зла за его причины. Моя задача—не защита и не критика моего соотечественника, я хочу только оправдать Церковь въ странныхъ обвиненіяхъ, направленныхъ на нее г-мъ Лоранси, и буду держаться единственно религіознаго вопроса, и пр.

И Хомяковъ, глубже окунувшись въ самую сущность религіознаго вопроса, спеціально изследовавъ соотношеніе Римской церкви съ протестантизмомъ, доказываетъ, что обвиненіе въ раціонализме, направляемое обыкновенно противъ протестантовъ, прежде всего падаетъ на романизмъ, который вноситъ въ область веры чуждую ей стихію формальнаго логическаго разума, въ немъ ищетъ опору для истины, следовательно вне самой истины, и такимъ образомъ самое зданіе церкви зиждетъ не на истине, а на внешемъ авторитете. Неминуемымъ последствиемъ логическиго раціональнаго отношенія къ истине веры является, конечно, совершенная невозможность для разума удовлетвориться внутреннимъ, уже вовсе не раціональнымъ, не поддающимся никакой логикъ, свидетельствомъ истины о себе

самой, познаніемъ истины любовью и вірой; затімь выстунасть логическая необходимость опреділить внішніе признаки, по которымъ познается истина, а такъ какъ храненіе истины ввёрено деркви, то эгимъ внёшнимъ признакомъ, по выводамъ логики, и должна была служить церковь. Слъ-довательно, церковь понята здёсь не какъ сама живая истина, не какъ воплощение истины въ живомъ организмъ любви и въры, а какъ нъчто *випшнее* для истины, какъ авторитетъ, ее утверждающій и повъряющій. Но логическая формальная работа разума на этомъ остановиться не можетъ. Съ понятиемъ о внёшнемъ авторитете неразлучно представление объ авторитетъ правильномъ, формальномъ; возникаетъ потребность дать опредёлительную, осязательную формулу идеё церкви, оградить авторитеть точными внёшними примётами. Романизмъ, такимъ образомъ, мало-по-малу суживаетъ по-нятіе о церкви все тёснёе и тёснёе,—и съ перенесеніемъ этого понятія въ область вижшинхъ формальныхъ представленій, онъ не могъ не придать и церкви аттрибутовъ свойственныхъ этимъ последнимъ. Разойдясь со вселенскою церковью въ самыхъ существенныхъ основаніяхъ, именно въ понятіи о церкви, упустивъ изъ виду самое зиждительное начало церкви, — условіе ея бытія: духъ братской любви и единомыслія; — занятый лишь одной задачей — развить и утвердить формальный авторитеть церкви, Римъ сосредоточиль въ себъ самомъ и идею авторитета и идею церкви, и придалъ церкви государственное устройство съ самодержцемъ-напою во главъ. Католики и понынъ спорять, т. е. либеральные изъ нихъ полагаютъ, что приличнъе было бы дать Римской церкви устройство конституціонное съ аристократическою іерархіею, съ демократическою палатою и т. д. Но это нисколько не измѣняетъ вопроса, т. е. вопросъ состояль бы только въ томъ: гдѣ признакъ церковнаго авторитета, по существу своему непогръшимато? другими словами: гдѣ признакъ истины вѣчной, божественной, непогръшимой: въ опредъленномъ ли ноличествъ, т. е. большинствъ голосовъ, означаемомъ баллотировкой или инымъ способомъ, или же въ верховномъ главъ — папъ? Въ сущности, это уже все равно. Если уже разъ допущено понятіе о Христовомъ намъстничествъ и главенствъ церковномъ, то не совсъмъ прилично

подвергать представителя Христова на землъ ограниченію въ правахъ и держать его подъ контролемъ. Какъ бы то ни было, но представление объ авторитетъ неразрывно съ представленіемъ о непогръшимости, - иначе, какой же это быль бы авторитеть? Следовательно, все что олицетворяеть въ себъ этотъ авторитетъ (а въ чемъ-нибудь, по логическому требованію разума, онъ долженъ же быть олицетворяемъ). по существу своему должно быть непогрешимо, а потому и провозглашение догмата о напской непограшимости есть логическій выводъ изъ основнаго раціональнаго положенія. принятаго романизмомъ. Такимъ образомъ самая идея церковнаго авторитета, присущая Римской церкви и, по словамъ Тютчева, разбитая (battue en bréche) протестантизмомъ, была идеею лживою, и совданіе Римомъ «парства Христова», по образу и подобію земныхъ царствъ, явилось не первоначальною причиною (какъ можно было бы заключить изъ словъ Тютчева) всего позднъйшаго ложнаго развитія христіанскаго начала въ исторів Запада, а лишь симптомомо того раціонализма, который выразился въ самой идеб авторитета, который танлся въ самой глубинъ Римскаго церковнаго духа и который, породивъ протестантизмъ, отъ искаженія христіанской истины довелъ Западъ до голаго ея отрицанія. Конечно, Тютчевъ, какъ замъчаетъ и Хомяковъ, не изложилъ и не имълъ намъренія излагать свою мысль во всей полноть, -- да и самая идея Церкви только Хомяковымъ, и въ первый лишь разъ болословски, была выяснена для нашего православнаго сознанія. Тъмъ не менъе великою является васлуга Тютчева, двадцать пять леть тому назадъ, истолковавшаго внутреннія судьбы Запада, высказавшаго впервые то, что теперь отчасти уже пошло въ оборотъ, стало общимъ достояніемъ, но чего, по словамъ Хомякова, еще никъмъ до Тютчева не было сказано. Возвращаемся къ его статьъ.

«Безъ сомивнія, продолжаєть Тютчевъ—этоть бунть, эти захваты человіческаго я— явленіе постарше трехъ посліднихь візковь; но что было тогда ново и впервые выступило въ исторіи, это возведеніе такихь захватовь и бунта въ достоинство принципа, въ право неотъемлемо-присущее человіческой личности... Съ тізхъ поръ, въ теченіи трехъ візковь, историческая жизнь Запада была не что иное, какъ непре-

станный натискъ на все, что еще было христіанскаго въ составъ стараго западнаго сбщества. Этотъ трудъ разрушенія быль дологь, и прежде чемь свалить учреждения, понадобилось подточить ихъ связующую силу, ихъ цементъ-христіанское върованіе. Тъмъ и приснопамятна Французская Революція, что она открыла новую эру: восшествіе антихристіанской иден на степень политической власти, вручила ей управленіе гражданскимъ обществомъ (elle a inauguré l'avénement de l'idee antichrétienne au gouvernement de la société politique). Что въ этой идев заключался весь смысль Революціи, о томъ свидѣтельствуеть и новый догмать, пущенный ею въ міръ-догмать народнаго верховнаго владычества (souveraineté du peuple). Что же такое народное верховное владычество, какъ не верховное владычество того же человъческаго я, только умноженное количественно, слъдовательно опирающееся на силу (la souveraineté du moi humain, multipliée par le nombre, c'est à dire appuvée sur la force)?»

Здёсь, во избёжаніе недоразумёній, мы должны сдёлать нъкоторую оговорку. Въ упомянутомъ уже нами письмъ Хомякова, по поводу этихъ строкъ Тютчева, встрвчается такое замъчаніе: «Въ народъ дъйствительно souverainete suprême. Иначе что же 1612 годъ?. И что делать Мадагасамъ, если волею Божіею холера унесеть семью короля Раваны? Я имъю право это говорить потому именно, что я анти-республиканецъ, анти-конституціоналистъ и пр. Самое повиновение народа есть un acte de souveraineté.» Это замъчаніе, разумъется, вполнъ справедливо; но мы имъемъ поводъ полагать, что Тютчевъ вовсе и не думалъ отрицать верховное значеніе народа въ смыслѣ указанномъ Хомяковымъ. Стоитъ только поставить вопросъ: что ради чего существуетъ? власть ради страны или народа, или народъ ради власти? Отвётъ на это можетъ быть только одинъ; онъ и ръшаетъ вопросъ. Здъсь верховенство народа есть законъ, такъ сказать, естественный. Но великая разница между этимъ закономъ естественнымъ, «между понятіемъ о народъ какъ объ источникъ власти», и между souveraineté du peuple, провозглашенною Революціей. Въ политической окраскъ, приданной этому понятію западною демократіей, чувствуется ложь. Народъ, отправляющій власть, надъвающій

вънецъ и порфиру, уже не народъ, уже искажаетъ свой нравственный образъ какъ народа, источника власти, а становится самъ олицетвореніемъ принципа власти. Это не одно и то же. Не одно и тоже учреждать власть, или отправлять власть, -- быть источникомъ власти, или властвовать. Отвлекая отъ себя присущее ему начало власти и перенося это начало на лицо или учреждение, - вывств съ твыъ добровольно обязывая самого себя повиновениемъ-этому, отвлеченному имъ отъ себя, элементу власти, - народъ совершаетъ безъ сомивнія «un acte de souveraineté», но вмёстё съ тёмъ совершаеть великій нравственный акть самоограниченія, самообувданія себя какъ цёлаго, и самообузданія личнаго я въ своихъ народныхъ единицахъ. Власть съ своей стороны, не будучи сама въ себъ источникомъ власти, имъя raison d'être, причину своего бытія вить себя, именно въ странт или народъ, становится, какіе бы ни были ея аттрибуты, служеніем этой странь или народу: вотъ идеальное, нравственное и въ то же время естественное взаимное отношение этихъ двухъ элементовъ.

Понятно, что какъ въ 1612 году въ Русской исторіи, такъ въ случав исчезновенія семьи короля Раваны, и вообще когда прекращается самое бытіе призванной народомъ власти смертью или изміной, онъ, какъ верховный рішитель своихъ судебъ, возобновляетъ прервавшееся отношеніе, учреждая новую власть. Понятно также, что общественное сознаніе Запада вынуждено было наконецъ формулировать и противопоставить этотъ принципъ ложному принципу «Божественнаго права», который вдобавокъ такъ часто употребляли во зло западные монархи \*). Но было бы

<sup>\*)</sup> Западное ученіе о зопустаіпете du peuple всего болье соблазняєть русскую молодеть. Противодыйствовать этому ученію нельзя однимъ простымъ осужденіемъ и отрицаніемъ. Тыть менье позволительно, изъ страха разныхъ лжетолкованій, утанвать въ Русской Исторіи 1612 г.,—самый достославный, положившій начало новой исторической эрь въ Россіи подъ правленіемъ дома Романовыхъ. Напротивъ, необходимо разъяснить въ точности всю ложь западнаго ученія и освътить Русскую исторію истиннымъ свътомъ.

Государство на Западъ сложилось путемъ завоеванія; монархическая власть имъетъ тамъ источникомъ или также завоеваніе (хотя бы

горшею ложью, если бы народь, въ смыслѣ западнаго новѣйшаго понатія о народномъ владычествѣ, самъ, такъ сказать, сѣлъ на престолъ, въ роли постоянно пребывающаго правителя; онъ при этомъ, вопервыхъ, не совершилъ бы великаго нравственнаго акта повиновенія и самообузданія: кому же повиноваться? самому себѣ?! вовторыхъ, власть, въ лицѣ народа, утратила бы ту нравственную, ту умѣряю-

севершенное и въ древнія времена), или узурпацію. Возведа себя на степень «Божественнаго права», такая власть, запечатлівнная въ самомъ основаніи своемъ харантеромъ на силія, вызвала съ теченіемъ времени историческую реакцію въ виді на сильственныхъ же переворотовъ, которые идею «Божественнаго права» и функціи верховной власти перенесли на народъ и создали то фальшивое и гибельное представленіе о souveraineté du peuple, что выразилось по премиуществу во Французской революціи, и такъ різко осуждается Тютчевымъ.

Не то въ Россів. Въ ней одной-и въ этомъ ся крипость и сида-власть монархическая не была насильственно навязана и звић, а происхожденія мирнаго, призвана и признана добровольно и дюбовно самою Землею. Этимъ историческимъ фактомъ домъ Романовыхъ можетъ гордиться предъ всёмъ свётомъ. Михаилъ Романовъ не быль ни завоевателень, ин похитителень трона; онь съль на престоль не своимъ хотъніемъ (какъ выражается про Бориса Годунова знашенитая хартія избранія дома Романовыхъ, хранящаяся въ Кремлъ), а избранъ совътонъ и волею всей Русской Земли. Съ точки зрънія французскаго дегитимиста, въ узкомъ династическомъ смыслъ, князья-потомки Рюрика (какіе-цибудь Вяземскіе, Оболенскіе, Одоевскіе) имъли бы болъе права на русскій престоль. Съ русской же точки зрънія, ръщение всенародное такъ твердо и свято, что навъки упраздивао права Рюриковской династін, и упразднило не только юридически, но въ совъсти и сознании самихъ этихъ княжескихъ родовъ. Такинъ образомъ русское самодержавіе не есть захвать власти, злоупотребленіе, поддерживаемое силою, а право, опирающееся на свободное, сознательное изволение всей Русской Земли, выраженное въ избирательной гранотъ. Этою грамотою Русская земля свободно и сознательно обязала себя върностью и им разу не нарушила этой върности. Такое право Русскаго царя, основанное на всенародномъ ръшения, а не на узурпацін, способпо выдержать врикаку всевозможныхъ демократическихъ теорій.

щую ее стихію служенія, которая присуща власти нормальнаго происхожденія. Будучи самъ источникомъ власти, состоя самъ внів всякаго контроля, служа самому себю, разнузданный отъ всіхъ нравственныхъ узъ, не признавая никакого высшаго надъ собою начала, ни гражданскаго, ни религіознаго, — такой народъ - властитель быль бы самымъ чудовищнымъ, безправственнымъ явленіемъ въ мірів.

Но такая гипотеза никогда и не можетъ осуществиться вполнъ, и если осуществлялась Революціею, такъ только отчасти, съ помощью самой злой и наглой лжи. Въ самомъ дёль, какъ определить, что такое народъ? Какъ придать ему уста, слухъ, очи, однимъ словомъ-органы, которые бы давали возможность войти съ нимъ въ прямое, видимое и осязвемое отношение, какъ съ цъльнымъ органивмомъ? Обычныя формы народнаго представительства оказывались неудовлетворительными; онв недостаточно выражали западно - демократическую идею народнаго верховенства. Какъ бы ни было велико число народныхъ делегатовъ, оно все же было ничтожно въ сравнении съ народнымъ комичеством; за стънами каждой палаты остарались массы народа, вовсе не расположенныя отрекаться отъ власти и слагать съ себя санъ и аттрибути владыки въ пользу своихъ уполномоченныхъ, т. е. вивсто непосредственнаго отправленія власти, отправлять ее чрезъ двойное, тройное посредство, - чрезъ передачу власти, градаціей выборовъ, крохотному меньшинству. Какимъ же образомъ осуществить выражение непосредственной воли народной? Революція різшила эту трудную проблему по своему: или роль народа разыгрывалась Парижскою или иною городовою чернью, -- или каждая демократическая партія сама себя выдавала за народъ, или же иной проходимецъ захватывалъ власть также во имя народа... Наконецъ Революція попала въ собственныя съти: революціонный принципъ народнаго верховнаго владычества привелъ къ провозглашенію принципа suffrage universel. Самъ въ себь принципъ suffrage universel, т. е. какъ «всенародный голосъ» или «всенародное мивніе», вполив ввренъ и истиненъ. Но всенародное мнъніе, какъ и общественное мнъніе, не поддается какой-нибудь вившней, осязательной, вполив уловляющей его организаціи. Это какъ бы нравственная

стихія, какъ-бы историческая воздушная атмосфера, обусловивающая народное и государственное бытіе, — съ тою впрочемъ разницею, что атмосферическія явленія требують только наблюденія, а народному мийнію должны быть предоставлены удобства выражаться съ полною искренностью... Однако и здісь нійть возможности опреділить безошибочно, по наружнимъ примітамъ: это воть истимное, это неистичное народное мийніе или изволеніе: такая повібрка принадлежить самому народному сознавію, выражается самою исторією... Но именно и въ этомъ случаї, какъ и въ отношеніи къ церкви, какъ и въ отношеніи ко всякому явленію нравственнаго свойства, сказалась присущая Западу склонность къ формулі, къ внішнемъ формальнымъ признакамъ, которую Тютчевъ такъ мітко назваль фетициизмомъ, посліднимъ вірованіемъ Запада. Западъ отнесся къ народу не какъ къ силі качественной, а какъ къ силі количественной; поэтому и принципъ зийгаде инічетелі, по его опреділенію, ест принципъ поголовной подачи голосовъ, счетомъ. Здісь блистательно оправдывается слово Тютчева, что, по революціоннымъ понатіямъ Запада, народь—с'евt la souveraineté du той multipliée раг le пошіте. Это уже не цільный организмъ, а аггломерать, количественное сборище единцъ, отдільных человіческих я, разнузданных человіческих посредствомъ нараз собою (таково требоваміе, таковъ вдеаль Революціи) никакого высшаго, вравственнаго, религіовнаго начала. Революціонный идеаль оказался однакоже на практиків невыгоднимъ для идеалистовъ. Революція, посредствомъ взобрітенной ею поголовной подачи голосовъ, заклала себя собственными руками. Эта революціонная формула обратилась въ орудіе цезаризма, такъ что революціонная партія, въ наши дни, частью уже совсімъ отрекается отъ собственнаго дітиціа, частью уже совсімъ отрекается отъ собственнаго дітиціа, частью уже совсімъ отрекается отъ собственнаго разничесней си поломовъ завербовать въ свою пользу количествено голосовъ, должемстваеть снародомъ нолько польку количествене некъпочить изъ «народомъ нолько на селеніе корической коммуны заявили иностанновний кор

нъйшія исключенія, такъ что подъ конецъ идея народа сошла бы къ двумъ-тремъ самопоклоняющимся личностямъ, убъждающимъ остальныхъ помощью петролея.

Многіе читатели можетъ-быть посфтують на нась за такія отступленія вовсе повидимому небіографическаго свойства. Но излагая мижнія Тютчева по вопросамъ высшей важности, до сихъ поръ самымъ современнымъ и жгучимъ, мы желали бы устранить всякія недоразумьнія, къ которымь могла бы подать поводъ случайная неточность выраженій или недомолька со стороны автора, почему и считаемъ своею обязанностью выяснить читателямь его выгляды со всею надлежашею полнотою... Намъ остается прибавить, что Тютчевъ, обладая широкимъ историческимъ кругозоромъ, отводиль, конечно, и Революціи, какъ и всякимъ реакціоннымъ историческимъ фактамъ, подобающее имъ мъсто въ исторіи человъчества, признавалъ ихъ логическую, такъ-сказать законную причинность, - въ смыслъ законности, напримъръ, атмосферическихъ явленій, грозъ, бурь и т. д., но ему ненавистно было, какъ уже и было говорено выше, возведение такого факта на степень принципа, доктрины, начала правящаго обществомъ, на степень политической власти; ненавистенъ духъ отрицанія, насилія, деспотизма, безвірія, самообожанія челов'яческой личности — освобожденной отъ нравственныхъ идеаловъ и узъ, не признающей ничего выше себя, выше своего ограниченнаго разума и животной природы... Кто же станетъ утверждать, въ виду совершившихся и совершающихся фактовъ, что не таковъ духъ, внесенный Революціею въ жизнь народныхъ западныхъ обществъ?.. Что же касается до словъ Хомякова о томъ, что онъ антиреспубликанецъ, антиконституціоналисть и т. д., то относительно Тютчева можно сказать, что онъ, точно также, относился довольно безразлично къ формамъ правленія въ смыслі теоретическомъ; онъ дорожилъ прежде всего историческими существующими формами и свободнымъ органическимъ, народнымъ развитіемъ; для него важнее внешняго строя учрежденій была ихъ внутренняя душа. Онъ никогда не рабствовалъ тому формальному либерализму, по которому у насъ въ Россіи любять оповнавать свободномыслящаго человъка;

онъ былъ вполнѣ свободенъ и независимъ въ своихъ миѣніяхъ и въ выраженіи своихъ миѣній... Вотъ отрывокъ изъ его письма въ Парижъ, къ одному Русскому знакомому, отъ 15 Іюля 1872 года, ровно за годъ до кончины:

... Thiers donne le démenti le plus éclatant à un dicton russe tiès connu: одинъ въ полъ не воинъ; il est, lui, un guerrier si isolé et néanmoins si militant. Jamais, je crois, la valeur d'une personnalité humaine n'a été mieux avérée. Eh bien, s'il réussit dans son œuvre, s'il réussit à constituer en France une république possible et viable, il aura par ce seul fait rendu à son pays sa prépondérance d'autrefois; car, il n'y a pas à se le dissimuler, dans l'état actuel des esprits en Europe, celui de ses gouvernements qui prendrait resolument l'initiative de la grande transformation en onvrant l'ère républicaine dans le monde Européen, aurait une grande avance sur tous ses voisins, amis ou ennemis. Car le sentiment dynastique, sans lequel point de monarchie, est partout en baisse, et si parfois il y a des manifestations en sens contraire, ce n'est qu'un remous dans le grand courant». Говоря о возможности республиканской эры для Европы, Тютчевъ прибавляетъ: «Il n'y a que la Russie, où le principe dynastique a de l'avenir, mais c'est à la condițion sine qua non que la dynastie se fasse de plus en plus nationale, car en déhors de la nationalité, d'une énergique et consciente nationalité, l'autocratie russe est un nonsens. \*).

Последуемъ снова за Тютчевымъ въ его статье: La question romaine et la papauté.

<sup>\*)</sup> Мибніе о предстоящей Европо республиканской эрй довольно сильно распространено; многіе включають сюда и Россію. Это-то посліднее предположеніе и опровергается Тютчевымъ. Его мысль въ томъ, что самодержавіе въ Россіи есть явленіе чисто-органическое, національное, такое же эндемическое, какъ напримъръ конституціонализмъ въ Англіи, который, бывъ пересаженъ на Континентъ, оказался везді жалкить, непрочнымъ растеніемъ. Самодержавіе, какъ отсутствіе всякой гарантіи личныхъ и народныхъ правъ, необходимо предполагаетъ союзъ полнаго правственнаго дов в рія, единство духа религіознаго и національнаго между престоломъ и народомъ. Отсюда понятно, что самодержцемъ надъ Русскимъ православнымъ народомъ можетъ быть только Русскій и православный.

Революція—говорить онь—сама устранила всякое сомнівніе на счеть своихъ настоящихъ отношеній къ христіанству, выразивъ ихъ въ слідующей формулів, самой повидимому смягченной, не въ той, какая было появилась во времена Конвента: «государство, какъ государство, не имбетъ религіи»:

Это было совершенною новостью въ мірв... Вто не знасть, что во всей исторіи, даже по ту сторону Креста, въ піръ языческомъ, которыввсе же жиль подъ сънію общаго вселенскаго преданія (язычествомъ, ко-HERHO, HCERMONHATO, HO HE HPOPBAHHATO), BURKOE TPARCHOE MAN TOCYZAPственное устройство считало себя учреждениемъ религизнымъ: это былв какъ бы обловки общаго преданія, которое, веплощаясь въ отдёльныя общества, образовывало всюду самостоительные центры, --- что-то въ родъ редигін замкнутой містностью и овеществленной (de la religion, pour ainsi dire, localisée et matérialisée). Въ первый разъ предложенъ Революціей образъ государства, совершенно отвергающаго всякое высшее освящение, всякое отношение въ вакому-либо сверхчеловъческому нравственному началу, -- государства объявляющаго себя бездушнымъ, а если и съ душою, такъ не знающею никакой вбры... Но это притязаніе на нейтральность не есть двло серьезное и испреннее со стороны Революція. Она слишковъ хорошо знасть, что, въ отношеній въ ся противнику, такан нейтральность невозножна: «Кто не со Мною, тотъ противъ Меня». Уже для того, чтобы обратиться къ христіанству съ преддоженіемъ нейтральности, надобно было перестать быть христіаниномъ. Для того, чтобъ такое безразличное отношеніе было не ложью и западней, нужно бы, чтобъ государство согласилось отнять у себя всявое значеніе нравственнаго авторитета, низвело себя на степень простаго полицейскаго учрежденія, простаго матеріальнаго факта, неспособнаго посамой споей природъ выражать какую бы то ни было нравственную ндею... Но впрочемъ Революція вовсе и не думаеть довольствоваться для государства, ею созданнаго по своему образу и подобію, такимъ смиреннымъ положениемъ, ни осуждать его на бездушие. Она изгоняетъ изъ государствъ признанныя господствующія редигіи (religions d'Etat) только потому, что замёняеть ихъ своею: Революціею, то есть религіею безвърія...

Подъ «господствующей религіей» въ государствъ Тютчевъ разумъетъ преобладающую въ народномъ обществъ, создавшемъ себъ государственный организмъ, религіозную-

стихію, -- то въроисповъдное начало, подъ воздъйствіемъ котораго народъ сложился какъ историческая и политическая личность, и посягать на которое ни въ какомъ смыслъ голичность, и посягать на которое ни въ какомъ смыслъ государство не имъетъ права, не извративъ своихъ отношеній къ народу, давшему ему бытіе. Найдутся люди, которые въ приведенныхъ нами строкахъ Тютчева увидятъ, пожалуй, смъшеніе понятій «божескаго» и «мірскаго» и т. д. Но это было бы совершенно ложно: Христосъ, отдъливши свое Царство отъ міра («Царство Мое не отъ міра сего» и «Божіе Богови, Кесарево Кесареви»), тъмъ самымъ поставиль Бога внѣ и превыше Кесаря, и Царство Божіе превыше земнаго. Церковь, обратившаяся въ царство отъ міра, какъ у римскихъ католиковъ—ложь; государство, присвоивающее себъ функціи Христовой церкви— такая же ложь. Но не меньшая, если не горшая ложь и тогда, когда Кесарь забудеть, что надъ нимъ есть Богъ и обоготворить себя самого, когда идея государства возводится въ предметъ въроисповъданія (въ самостоятельный «культъ»). Христіанское общество, для, котораго государство служить внъшнимъ покровомъ, средствомъ и формою общежитія, не можеть допустить со стороны этой формы такого отношенія къ высшимъ нравственнымъ цълямъ своего общественнаго существованія, которое бы не хотъло съ ними считаться; не можеть, въ своемъ общественномъ организмѣ, облеченномъ въ государственную форму, привнать другой души, другаго нравственнаго идеала, кромѣ той души и того идеала, которые оно само влагаетъ; не можетъ дозволить, чтобы эта форма, это государство творило бы само себя кумиромъ. Начало государственное должно ез общественномъ сознании состоять въ отношении нравственнаго подчиненія къ духовному, высшему для человіна началу; въ противномъ случав, государство, какъ принципъ внёшней, условной формальной правды и вещественной силы, переступивъ свои границы, задавитъ общество, задавитъ духъ и свободу. Если государство поставитъ само себя высшею истиною, не станеть признавать надъ собою никакого высшаго нравственнаго начала, и внъ себя ника-кой такой области, за предълы которой оно не имъло бы права переходить, напримъръ религіи и церкви, то оно ни-когда не ограничится нейтральнымъ къ нимъ отношеніемъ,

какъ и говоритъ Тютчевъ, а обнаружитъ тотчасъ же поползновеніе сломить ихъ правственную силу, поработить ихъ себѣ, замѣнить ихъ однимъ собою. Блистательное подтвержденіе предсказаній Тютчева являетъ въ наше время, чрезъ двадцать пять лѣтъ, современная борьба государства и церкви въ Германіи...

Затвиъ Тютчевъ переходить къ положенію Папы въ виду предъявленныхъ ему требованій преобразовать свою свътскую власть согласно съ началами современнаго государства. Между этими послёдними началами и папствомъ не можетъ быть сдёлки: всякая уступка со стороны Папы, который все таки христіанинъ и священникъ, была бы въ то же время въроотступничествомъ. Легче и удобнье совсьмъ лишить его этой, въ сущности беззаконной, власти, нежели заставить его подчиниться духу новъйшей цивилизаціи. Тютчевъ осмъвваетъ такъ-называемое умпренное, разсудительное мнѣніе многихъ людей на Западъ, которые полагаютъ, что Папа могъ бы принять учрежденіе, откинувъ принципъ, т. е. самую душу учрежденія. «Еслибъ Папа былъ только епископомъ», говоритъ Тютчевъ,

еслибъ Папство осталось върнымъ своему происхождению, Революцін, подобно всякому гоновію, въ отношенін къ нему была бы безсильна. Но вменно потому, что Панство приняло въ себя начало чумеродное, начало смерти и тлъна, оно стало доступно ударамъ. Изо всъхъ учрежденій, созданныхъ Панствомъ, отторгшимся отъ единства съ Православною Церковью, сильнъе всъхъ подвигло къ окончательному разрыву учрежденіе свътской власти, — и теперь вменно объ это учрежденіе и суждено ему претыкаться, объ него словиться. Такова грозная логика исторія!..

... Конечно давно уже—говорить далёв Тютчевъ—не видаль міръ таного зрълища, какое представила несчастная Италія въ 1847 г., въ годъ
восшествія на престоль папы Інія ІХ.... Случается иногда, что, наканунть
великой бъды, людей охватываеть внезапно яростный сибхъ, бъщеная
веселость... Здёсь цёлый народъ быль вдругь обуянъ нодобнымъ припадкомъ. И лезунгомъ такого бъснующагося ликованія было имя Папы...
Сколько разъ, въроятно, содрогнулся бъдный служитель алгаря, уединясь въ своихъ покояхъ, отъ доносившихся до него иликовъ оргіи, которой кумиромъ быль онъ! Сколько разъ эти рычанія любви, эти кон-

вульсів энтузіазма должны были вносить смятеніе и сомивніе въ душу этого несчастнаго христіанина, преданнаго въ добычу ужасающей популярности?..... Впервые еще выставлялось на видъ такое обожаніе Папы, а не Папства. Всё эти восхваленія и изъявленія преданности приносились человёку въ надеждё—найдти въ немъ сообщинка противъ самого учрежденія... Однимъ словомъ, хотёли праздновать Папу, сжигая Папство на потёшномъ огиё... И ни въ чемъ такъ не выказались ложь и лицемёріе этого возведенія въ апосеозъ главы Католической церкви, какъ въ одновременномъ бёшеномъ гоненіи на Ісзунтовъ...

Не присоединяясь къ хору валовыхъ ругательствъ и нападокъ на Іезунтскій орденъ, ставшихъ такъ-сказать общимъ мъстомъ, Тютчевъ пытается взглянуть на это учреждение со стороны, серьезно и безпристрастно. «Іезуиты — говоритъ онъ-останутся всегда загадкой для Запада, ключъ отъ которой не у него. Іезунтскій вопрось такъ тісно связань съ религіозной совъстью Запада, что невозможно когда - либо ожидать отъ него справедливаго ръшенія... Учрежденіе это возбуждаеть къ себъ внимание наблюдателя уже самою тою страшною, непримиримою ненавистью, которую оно внушаеть къ себъ всъмъ врагамъ христіанской религіи: это могло бы служить ему краснорфчивфинею апологіей. Но еще болъе вамъчательна, продолжаетъ Тютчевъ, «та неопреодолиман сила антинатін, которую питали къ этому ордену многіе лучшіе люди католицизма, самые искренніе, самые преданные Римской церкви, отъ Паскаля до нашихъ дней». Это последнее явленіе, т. е. подобное отношеніе къ Іезунтамъ въ значительной части римско-католическаго міра, по словамъ Тютчева, «едва ли не одно изъ самыхъ поразительныхъ и трагическихъ состояній человіческой души. Въ самомъ діль, что можеть быть трагичные той борьбы, которая должна происходить въ сердцъ человъка, когда онъ, поставленный между чувствомъ благоговъйнаго уваженія и отвратительною очевидностью, усиливается замять, заглушить свидетельство собственной совъсти, только чтобъ не признать той тъсной, неоспоримой солидарности, какою связаны предметь его богопочтенія и предметь его ненависти»!..

А таково именно положеніе всёхъ вёрныхъ католиковъ, — прибавляєть къ этому Тютчевъ; ослёщенные враждою къ Ісзунтакъ, они не хотять видёть, наван глубочайшая, внутренняя солидарность связуеть направленіе, доктрину, судьбы Ісмунтскаго ордена съ направленіемъ, доктриной, судьбой самой Римской церкви, — и связуеть такъ, что отдёлить одно отъ другаго нёть викакой возможности безъ органическаго поврежденія, безъ изувёченія... Что же такое Ісмунты?

Въ самомъ дѣлѣ, что заставляетъ ихъ подвергаться преслѣдованіямъ, гоненіямъ, лишеніямъ, трудиться денно и нощно? Что же движетъ ими? Не вещественный же грубый интересъ каждаго члена лично,—въ этомъ никто ихъ и не обвиняетъ, — а идея (ложная или вѣрная, это другой вопросъ), идея, добросовъстное служеніе которой побуждаетъ ихъ творить нерѣдко самыя безсовъстныя дѣла. «Іезуиты, продолжаетъ Тютчевъ,—

это люди, одержимые ревностью пламенною, неутомимою, неръдко геромческою, къ дълу христіанской религіи. Но въ то же время они и великіе преступники противъ христіанства, потому что духъ личнаго эгонзма, человъческаго я обладаеть ими, не какъ отдъльными единицами, но ими какъ Орденомъ (dominés par le moi humain non pas comme individus, mais comme Ordre); потому что они отождествили дъло христіанское съ своимъ собственнымъ, потому что собственное самоудовлетвореніе возвели въ значеніе побъды Божіей, и въ стяжаніе побъдъ Господу Богу внесли всю страсть и безразборчивость личнаго эгонзма... Ихъ гръхъ-гръхъ самого Рима, воплотившаго въ себъ одномъ Вселенскую Церковь... Между Іезунтами и Римомъ связь истинно органическая, кровная. Орденъ Іезунтовъ концентрированное, но буквально върное выраженіе Римскаго католицизма; однимъ словомъ: это самъ Рямскій католицизиъ, но на положении дъйствующаго и воинствующаго (le catholicisme romain lui-même, mais à l'état d'action, à l'état militant)... Ta часть западнаго общества, которая совстить оторвалась отъ христіанства, нападаеть на Іезунтовъ только для того, чтобъ, прикрывшись ихъ непопулярностью, върнъе поражать настоящаго своего врага. Но за то католики, оставшіеся върными Риму, поставлены въ такое положеніе, что хотя бы они, какъ христіане, были вполнъ правы въ своей враждъ къ Ордену, однакоже, нападая на 1езунтовъ, подвергаются опасности поранить глубово самую Римскую церковь...

Баронъ Пфеффель въ своей статьв, о которой мы уже часто упоминали, приводить еще следующее, чрезвычайно

мъткое выражение Тютчева: En frappant les Jésuites, on espère démolir l'Eglise: supprimer les Jésuites, c'est désosser le catholicisme (поражая Ісзунтовъ надъются сломить Рамскую церковь: уничтожить Ісзунтовъ значить обезностими католицизмъ). Но и стать подъ ісзунтское знамя нельзя, не отрекшись отъ христіанской совъсти и чистоты христіанскаго нравственнаго ученія... «Таково безвыходное положеніе върныхъ сыновъ Римской церкви!» \*)

Затёмъ слёдуетъ у Тютчева подробный анализъ разныхъ несбыточныхъ требованій, обращенныхъ къ Папѣ, при восшествін его на престоль, напримітрь освобожденія Италія отъ иноземнаго ига, возстановленія единой Италіи подъ властью Папы, «чего-то въ родъ христіанскаго калифата» и т. п. Двусмысленность положенія не могла долве продолжаться: Пій IX порваль наконець всв свяви «сь друзьями своей особы и врагами Папства,» — вспыхнуль матежь, — Пій IX бъжаль. — Революція одълась въ образь Римской республики. Впрочемъ, замічаеть Тютчевъ, революціонная партія не удовлетворилась бы, конечно, никакими уступками со стороны Папы. Собственно говоря, ей нътъ никакого дъла до очищенія церкви отъ чуждыхъ, нехристіанскихъ духовныхъ при-мъсей; «ей ненавистепъ самый элементъ христіанскій, заявляемый существованіемъ Папства; по той же причинь, этой партін хотвлось бы вычеркнуть все прошедшее Италін, всв историческія условія ся бытія, какъ зараженныя темъ же церковнымъ началомъ; ей котвлось бы, дъйствиемъ чистоло революціоннаго абстракта, свявать вновь созидаемую республику съ республиканскимъ строемъ древняго Рима! > Но воть теперь эта партія побъждена, и папская власть возстановлена. Къмъ же? Къ довершению роковой сложности и запутанности Римскаго вопроса—Французскою республикою подъ управленіемъ Людовика-Наполеона...

Въ этомъ дъйствіи Францін-разсуждаеть по этому поводу Тютчевъ

<sup>\*)</sup> И такова, прибавниъ, неспособность католиковъ оцёнить это свое положение (истинное его уразумёние возможно только православному), что всё эти строки Тютчева кажутся барону Пфеффелю защито ю безунтскаго Ордена,—а не смертнымъ приговоромъ, произнесеннымъ романизму съ Орденомъ включительно!

(замътимъ: вслъдъ за совершениемъ дъйствия, еще въ 1849 г.) — видять обыкновенно или безразсудно-удалый поступокъ, un coup de tête. вли ошибку. Чаще же всего говорять: Франція сама не знасть, чего хочеть. Савдовале бы прибавить: Франція и не можеть знать, чего она хочеть. Для того чтобы внать, надо бы вибть единую волю, а Франція, воть уже местьдесять авть \*), осуждена нивть нав двв. Здвов дъло не въ разногласів мийній; что встричается во войкь обществакь, управляемыхъ партіями; здёсь дёло въ постоянновъ, непреходящемъ и неразръшниомъ антагонезив, который въ теченін 60 лать составляеть, такъ сказать, самую основу (le fend) народной совъсти во Франціи: раздвоена самая душа Францін... Революців было возможно перевернуть, видоизмёнить, исказить вту страну; но ей быле не въ мочь и никогда не будеть подъ силу усвоить ее себъ вполив (elle n'a pu, ni ne pourra jamais se l'assimiler entièrement). Что бы Революція ни двлала, есть стихін, начала въ нравственной жизни Францін, которыя ей не поддадутся-долго, по крайней мъръ до тъхъ поръ, пока будетъ Франція на свътъ: таковы — католическая церковь съ ея върованіями и ученіємъ; христіанскій бракъ и семейство- и даже собственность. Но такъ какъ и Революція въроятно не согласится отдать захваченное и уже вешла въ провь и въ самую душу Французскаго общества, и такъ какъ мы не знаемъ въ исторіи міра ни одной формулы заклинанія (formule d'exorcisme), приложеной къ пелому народу, то следуеть полагать, что это состояніе безпрерывной, глубоко-внутренней (intime) борьбы, раздвоенія непрестаннаго и такъ-сказать органическаго, сдълалось надолго и очень надолго нормальнымъ состояніемъ Французскаго общества... И вотъ почему мы, въ теченія 60 леть, видимъ въ этой странв: государство, революціонное по принципу, влекущее за собою на буксиръ цълое общество, которое однако не болъе какъ взбуктовано (un état révolutionnaire par principe trainant à la remorque une société qui n'est que révolutionnée). Понятно, что правительство, которое сродии имъ обониъ, должно непремънно обрътаться въ положения самомъ фальшивомъ, непрочномъ, посуждено на безсилие... Оно можетъ существовать только подъ условіемъ борьбы съ тою самою властью, которой обязано своимъ бытіемъ...

Все это въщія слова; они вполнъ оправданы послъдующимъ ходомъ историческихъ событій. Въ теченіи послъдней четверти въка душа Франціи не обръла цъльности,—напро-

<sup>\*)</sup> Теперь уже 85.

тивъ этотъ недостатокъ духовной цёльности еказался пагубнымъ образомъ даже въ такой мигъ народнаго бытія, когда живъе чъмъ когда-либо дается народу ощутить себя органическимъ цёлымъ: мы равумъемъ мигъ внъшней опасности, войну 1870 г... Кавалось бы, такой простой, несложный, грубый фактъ, какъ нашествіе иноземцевъ, могъ бы хоть на время слить во едино всв нравственныя силы Франціи и даже послужить ей къ обновленію духа,—но онъ обличилъ только во Франціи упадокъ патріотизма. Слъдовательно духовная язва раздвоенія проникла въ область самаго естественнаго, непосредственнаго, инстиктивно-цъльнаго чувства, — такую область, которая повидимому недоступна дъйствію какихъ бы то ни было отвлеченныхъ принциповъ... Можно, кажется, съ достовърностью утверждать, что въ случав окончательнаго торжества революціоннаго начала во Франціи, т. е. при логическомъ развитіи этого начала до его крайняго выраженія, т. е. до коммуны въ родъ бывшей Парижской и до федераціи, Франція, вслъдъ за утратою внутренней, утратитъ и внъшною цъльность, т. е. перестанетъ быть— какъ Франція, какъ историческая индивидуальность.

Обрасовавъ правственное и внутреннее положеніе Франціи, Тютчевъ, возвращается къ поступку Французской власти въ 1849 г., т. е. къ ея вмёшательству въ Римское дёло и къ возстановленію ею Папства. Въ этомъ поступкъ отражается, по его мнёнію, «вся двойственность стремленій и инстинктовъ, скрещивающихся, такъ - сказать, въ сердцё и мысляхъ каждаго Французскаго правительства, — вся глубина противоречія, на которое оно обречено»... «Правительство революціоннаго происхожденія, — говоритъ онъ — являясь посредникомъ между Революціею и Папою, не могло конечно надёяться примирить то, что но самой природё своей непримиримо; въ чью бы пользу изъ двухъ противниковъ оно ни рёшило тажбу, оно бы непремённо поранило само себя, отреклось бы отъ цёлой половины себя самого. Этимъ обоюдуострымъ вмёшательствомъ оно достигнетъ только того, что еще пуще запутаетъ спутанное, еще сильнёе раздражитъ и ухудшитъ рану, — въ чемъ оно вполнё и успёло»... Нужно ли напоминать, что это сужденіе буквально подтвердилось событіями? Продержавъ 20 лётъ свои войска въ Римё, для

поддержанія власти Папы, Наполеонъ вынужденъ быль наконецъ отозвать ихъ, не разрёшивъ Римскаго вопроса и не упрочивъ Папства; но самъ же Наполеонъ, въ силу той же внутренней двойственности, освободивъ Италію, двинулъ ее на Римъ, и въ концѣ концовъ окончательно испортилъ отношенія Франціи къ Италіи и погубилъ себя самого.

Далъе Тютчевъ снова характеризуетъ уже окончательными чертами состояніе Римскаго вопроса, и въ послъднемъ выводъ указываетъ опять: съ одной стороны, на неминуемость секуляризаціи Папства, и вмъстъ побъды антихристіанскаго начала,—съ другой, на нравственную невозможность для Папы согласиться на какую-либо сдълку съ этимъ началомъ, совершить дъло въроотступничества и предательства. Для всего многомилліоннаго западнаго христіанства Папство продолжаетъ служить единственнымъ оплотомъ въры, въ ея борьбъ съ безвъріемъ; но безиадеженъ этотъ оплотъ, расшатанный, подточенный въ самомъ своемъ основаніи ложью, внъдрившеюся въ Римскую церковь. Такое роковое, безвыходное положеніе Западной церкви внушаетъ Тютчеву не глумленіе и хулу, а глубокое, искреннее состраданіе. Его обращеніе къ ней звучитъ лирическимъ, возвышеннымъ строемъ, согръто любовью и върой:

ЧТО можеть быть ужаснье для служителя Христова, навъ быть обреченных на власть, отправлять которую ему нельзя иначе, навъ на поглесль душь, на разореніе перквя?.. Нёть, по истинё, такое ужасное, такое противосстественное положеніе продлиться не можеть. Навазаніе или испытаніе, — мыслию ли, чтобъ Господь въ Своемъ милосердів оставиль еще надолго Римскую церковь охваченною этямъ отнекнымъ кругомъ и не открыль пути, не указаль исхода, —исхода давнаго, свътоварнаго, нечаснаго, —или лучше сказать часнаго уже многіе вёки... Можеть быть, еще много превратностей и несчастій отдъляють оть этого мгновенія Пашство и подвластную ему церковь. Можеть, они еще только при самомъ началь этяхъ бъдственныхъ времень, —ибо не малое то будеть пламя, не краткосрочный то будеть пожаръ, который, пожирая, обращая въ пецель цёлые вёка сустныхъ притязаній и противухристіанской вражды, сокрушить наконемъ роковую преграду, заслоняющую желанный исхоль.

И какъ, въ виду того что творится, въ виду этой новой организаціи зла, саной искусной, самой грозной, какую когда-либо знавали лю-

ди,—въ виду цѣлаго міра зла, вполив устроеннаго и вооруженнаго, съ его церковью безвѣрія, съ его правительствующимъ мятежомъ, — какъ возбранить христіанамъ надежду, что Госнодь соблагоизволить преподать Своей Церкви ирѣпость соразмѣрную съ новымъ подвигомъ ей указуемымъ, что предъ началомъ готовящагося боя Онъ возвратитъ ей полноту ея силъ, и Самъ, во время потребно, уврачуетъ Своею благою десвицею язву на ея тѣлѣ, нанесенную человѣками,—вту зіяющую язву, уже восемьсотъ лѣтъ непрестающую точить кровь!.. \*)

Православная церковь никогда не отчаявалась въ этомъ изцівленіи. Она ждеть его, она не уповаеть только — она увірена въ немъ. Какъ тому, что едино по своему началу, что едино въ вічности, не преодоліть разъединеніе во времени? Несмотря на многовіковую разлуку и всів человіческій предубіжденія, она не переставала признавать, что кристіанское начало никогда не вымирало въ Римской церкви, что оно всегда было въ ней сильніе лжи и человіческой страсти, — и вотъ почему она питаеть внутреннее глубокое убіжденіе, что оно пересилить всізь своихъ враговъ. Православная церковь знаеть и то, что въ настоящую пору, какъ и въ теченіи столітій, христіанскія судьбы Запада все еще въ рукахъ церкви Римской, и візрить, что въ день веливаго возсоединенія, Римъ возвратить ей неповрежденнымъ (intacte) сей священный залогь...

Затъмъ въ Тютчевъ опять всплываетъ поэтъ, и вся его завътная дума воплощается имъ въ слъдующемъ величавомъ образъ:

Да позволено будеть намь, въ заключение, напоминть обстоятельства, сопровождавшия посъщение Русскимъ Императоромъ Рима въ 1846 г. Въроятно еще памятно то всеобщее душевное волнение, съ какимъ встръчено было его появление въ храмъ Св. Петра, — появление православнаго императора, возвратившагося въ Римъ послъ столькихъ въковъ отсутствия; памятенъ тотъ электрический трепетъ, пробъжавший по толиъ,

<sup>\*)</sup> Et comment à la vue de ce qui se passe, en présence de cette organisation nouvelle du principe du mal la plus savante et la plus formidable que les hommes aient jamais vue,—en présence de ce monde du mal, tout constitué et tout armé, avec son église d'irréligion et son gouvernement de révolte,—comment, disons-nous, serait-il interdit aux chrétiens d'espérer que Dieu daignera proportionner les forces de Son église à Lui à la nouvelle tâche qu'il lui assigne, etc.

жогда она его увидъла молящимся у гробницы Апостоловъ. Это волненіе нивло законную и праведную причину. Кольнопреклоненный жиператоръ быль тамъ не одинъ; вся Россія была тамъ, кольнопреклоненная съ нимъ вибстъ... Будемъ надъяться, что не вотще вознеслась ея молитва предъ святыми останками...

Такова статья Тютчева. Когда вспоминаешь, что эта статья написана четверть въка тому назадъ, то она, по истинъ, представляется цёлымъ событіемъ въ области мысли, въ области Русскаго и общечеловъческаго совнанія. Нельзя не повторить съ Хомяковымъ, что сона не только лучшее, но единственно дъльное (т. е. единственно върное) сказанное о Западъ адъ бы то ни было». Нельзя кстати не вспомнить и этихъ словъ Хомякова, что «статья Тютчева заграничной публикъ не по плечу». Лело въ томъ, что сознать Запаль вполне возможно, кажется, только Русскому; ибо самому Западу трудно стать къ себъ въ свободное, такъ-сказать, объективное отношение, - найти точку зрвнія вив себя самого и выше себя самого. Между темъ Русскій, съ одной стороны, настолько воспринимаеть въ себя Западъ, что ему въдомы и близки всв біенія его сердца, всв радости, всв бъды, всв чаянія, всё недуги Запада, вёдомы и близки какъ будто свои, родные; съ другой стороны, оставаясь Русскимъ, сохраняя свою духовную народную самобытность, онъ обладаетъ точкою зрвнія самою близкою къ Западу и однакоже вив его, и можеть познавать Западъ въ самомъ себъ, при помоще собственнаго внутренняго опыта. Разумъется эта точка зрънія дается только самостоятельною Русскою мыслью, проникшеюся насквозь стихіей Русской народности. Только съ высоты того церковно-историческаго созерцанія, которое доступно каждому Русскому какъ православному (ибо Русская народность немыслима внъ православной стихіи), открывается во всей своей ширинъ историческій горизонтъ христіанскаго Запада, разъясияется весь смысль его внутренней борьбы, истинная сила и значение вопросовъ, его удручающихъ. На этой-то высотв и сталь Тютчевъ двадцать пять льть тому назадъ, первый освётиль историческую жизнь Запада свётомъ Русской, христіанской, православной мысли, — первый заговориль съ западнымъ обществомъ языкомъ Русскаго и

православнаго, и не поколебался предъ лицомъ всего міра указать ему новый міръ мысли и духа—въ Россіи.

Статья о Римскомъ вопросъ была единственною изъ статей Тютчева, замеченною и у насъ, въ томъ небольшомъ кругу общества, гдъ получался или читался Revue des Deux Mondes. Но въ этомъ кругу, по превмуществу свътскомъ, всего менъе могли раздълять мнънія Тютчева, особенно въ тв годы, когда обанніе Европы было еще такъ сильно, и защитники народной духовной самостоятельности считались по пальцамъ. Всъ, конечно, отлавали справедливость ся блестящему Французскому изложенію, но большею частью находили ее, какъ водится, исполненною «крайностей», чуждою любимой «умёренности», и не отваживались въ такихъ Европейскихъ вопросахъ сняться съ буксира Европейскаго общественнаго мивнія. Въ бумагахъ Тютчева найденъ черновой отрывокъ или върнъе недоконченное письмо къ князю, не сказано какому, письмо чрезвычайно замёчательное, поясняющее и пополняющее самую статью. Было ли оно когда окончено и послано, мы не знаемъ и воспроизводимъ его вполнъ:

## Мартъ 1850 г.

Я попробую, князь, отвътить вамъ на нъкотерыя сомивия и возражения, возбужденныя въ васъ моею статьею о Папствъ, а вмёстъ съ тъмъ благодарю васъ за то, что потрудились ихъ написать. Многіе, прочитавъ эту статью, геверили инъ, канъ и вы: «Но развъ время теперь думать о соединения церквей? Возможно ли это дъло? А еслибъ и было возможно, не представить ли опо для насъ болье неудобствъ (inconvénients) чъмъ выгодъ?..» Должно-быть я дурно выразился въ моей статъв, — вначе не могло бы придти и въ голову, чтобъ я велъ ръчь о возобновлении Флорентійскаго собора... Нътъ, не такъ становится теперь (раз dans сез termes) этотъ вопросъ. Разумъется, въ сущности, это все тотъ же вопросъ, но онъ необъятно усложнился съ 15-го въка.

Прежде всего, чтобъ нъсколько орьентироваться въ вопросъ, нужно дать себъ ясный отчетъ въ современномъ кризисъ, переживаемомъ Западомъ: петому что, телько понявши—въ какомъ положении Западъ относительно самого себя, будемъ мы въ состояния опредълить свойство его настоящихъ и будущихъ въ намъ отношений. Какъ ни трудна эта оцънка, но она для насъ трудна менъе чъмъ для другихъ; потому что намъ, для того чтобъ орьенгироваться, достаточно было бы только оставаться тамъ,

гдѣ мы поставлены судьбою \*). Но такова роковая участь, воть уже нѣсколько поколѣній сряду, тяготѣющая надъ нашим умами, что вмѣсто сохраненія за нашею мыслью, относительно Европы, той точки опоры, которая естественно намъ привадлежить, мы ее, эту мысль, привязали такъ-сказать къ хвосту Запада. Я говорю—мы,—но не Россія. Ибо,— и это нужно твердо поминть,—умы въ Россіи, 60 уже лѣть, не переставали двигаться въ направленіи совершенно обратномъ къ тому маправленію, куда увлекали Россію ен судьбы. На ше умственное будущее (потге avenir intellectuel),—собственно для на съ,—это быль Западъ. Россія же, самымъ фактомъ своего существованія, отрицала будущее Запада...

Намъ твердять топерь каждый день, что кривись, которымъ одержина современная Квропа, небывалый, безпримърный въ исторіи ебществъ. Что туть правды, въ этихъ увъреніяхъ? Политическія катаотрофы, сверженія правительствъ, случались во вей эпохи: это принадлежность всъхъ революцій. Стало быть, еще не въ этомъ отличительный характеръ настоящаго движенія. Другими словами: въ чемъ именно разница между тёмъ, что въ прежнія времена носило это названіе революцій, и тъмъ, что называется теперь революціей по преимуществу (раг excellence)? Вся загадка зябсь.

Это нѣчто (чему, говорять, не было прецедента въ исторіи человъчества, — и дѣйствительно нѣть), это нѣчто—не что иное, какъ сознательное и раціональное отрицаніе уже не только такой или другой власти, 
но самаго принципа власти между людьми. Все это, я знаю, было уже 
сто разъ сказано; но вакъ вообще часто, укавывая фактъ, не умѣютъ 
распознать его настоящаго значенія! А вначеніе его неизифримо важно 
именно потому, что эта доктрина, отринающая абсолютно самый принципъ власти, не какая-нибудь доктрина частная, отдѣльная (isolée), 
случайная, произвольная, а послѣднее слово, крайній терминъ того долгаго умственнаго развитія, кеторое принято называть «Соврешенною Цивилизацією». Да, надо виѣть мужество сознаться въ томъ, что литература, философія, все это преданіе соврешенной мысли (de la рецяєє 
moderne), вся эта умственная среда, въ которой наши умы, такъ-сказать, зачаты, выросли и жиля, — все это пришло и неизбѣжно должно 
было придти въ результату, оейчась иною указанному. Потому что са-

<sup>\*)</sup> Здъсь непереводимая игра словъ: «Car, tout jeu de mots à part, il suffirait pour nous orienter, que nous restassions à la place, où le sort nous a mis»... т. е. à l'Orient.

мая сущность современной мысли такова: человъкъ зависить только отъ самого себя (l'homme ne relève que de lui même); въ немъ самомъ, а не въ чемъ либо другомъ, источникъ всякой власти. Когда я называю «современною» мысль, которая также стара какъ человъчество, я хочу сказать, что только въ мір'є современномъ, только въ виду христіанскаго закона и изъ противодъйствія ому могда эта мысль получить свое полное развитие и приобръсть свою необъятную практическую важность. Почему же? Полагая за основаніе, что человъческій разумь довлюеть такъ сказать себт самому,—вся философія древности сводится собственно къ одной сущности: къ автономія человтческаго разума \*). Нъть такого межнія, нъть такой доктрины, исходящей изъ этого начала, которая бы не была проповъдана въ школахъ философовъ, отъ идеализма самаго трансцендентальнаго до матеріализма самаго грубаго. И однакоже вое это движение умовъ ни разу не произвело на свътъ ничего подобного тому ученію, той Власти, той Силь, которую я назваль Революціей. Потому что, въ томъ возрастъ міра и прежде явленія христіанства, философская мысль, добывля себъ человвка въ нидивидумъ, могла завладъть, такъ сказать, только наименьшею его частью. Ибо гражданинь, - этотъ рабъ государства, эта вещь государства (но именно только поэтому собственно и человъкъ, --- человъкъ, по преимуществу по понятіямъ древнихъ), --- необходимо ускользалъ изъ ся рукъ. Государству же подлежалъ по праву не только индивидуумъ, но подлежала и сама мысль человъческая. Только христіанство положило конецъ этой, возведенной въ ваконъ, неправоспособности человъческой души, провозвъстивъ, предъ лицомъ индивидуума, накъ и предъ лицомъ государства, Того, Вто одинъ истинный Господинъ имъ обоимъ. Подчинение человъна Богу сокрушило рабство человъка человъку. Или върнъе, оно преобразило рабство въ добровольное и свободное повиновение; ибо таково но существу своему отношеніе христіанина въ власти, за которою онъ не признаеть другаго авторитета, кромъ того, которымъ она облечена отъ Верховнаго Владыни всяческихъ. И вотъ почему новъйшая современная мысль, освобождан человъка изъ подъ власти Божіей, эмансинирум человъка отъ Бога, отнямаеть твиъ самымъ всякій авторитеть у власти земной, каная бы она ни была. То есть, другими словами, никаного принципа власти не мо-

<sup>\*)</sup> Въ подлинникъ: En principe, la raison humaine se suffisant à ellemême — l'autonomie de la raison de l'homme — c'était bien là le fond même de toute la philosophie de l'Antiquité

жеть въ наши дни существовать для общества, которое было христіанскимъ и перестало имъ быть \*)...

Таковъ основный тезисъ всего историческаго міросозерцанія Тютчева. Онъ не нуждается въ доказательствахъ; но во избъжание недоразумъний и для того, чтобъ устранить возможное, хотя и ошибочное, предположение, будто авторъ смёшиваеть или отождествляеть принципь христіанскій съ принципомъ гражданской власти, мы считаемъ не лишнимъ прибавить насколько пояснительных словь. Міръ древній, не въдавшій Откровенія, не знавшій надъ собою и внъ себя никакого высшаго, нравственнаго начала, быль, естественно и такъ сказать de facto, самъ для себя источникомъ всякой власти, самъ своею верховною совестью. Но и древній міръ, томясь потребностью опредёлить и формулировать въ самомъ себъ свое высшее начало, старался отвлечь его отъ всего случайнаго и личнаго, и призналь его въ идев общаго, - а образомъ этого общаго было для него государство. Государство стало для него выражениемъ высшей истины,

<sup>\*)</sup> Считаемъ не лишнимъ привести въ подлинникъ всь эти последнія строки, по важности ихъ содержанія: C'est qu'a cet âge du monde et avant la venue du Christianisme, la pensée philosophique, en s'attaquant â l'homme dans l'individu, ne réussissait qu'a s'approprier pour ainsi dire la moindre partie de lui-même. Car le citoven, cet esclave de l'Etat, sette chose de l'Etat, mais qui était l'homme par excellence de l'Antiquité, lui échappart necessairement. En préssence de l'Etat, ce n'est pas seulement l'individu, mais c'est la pensée humaine elle-même qui était son droit. Le christianisme seul mit fin à cette incapacité légale de l'âme humaine, en venant proclamer, en face de l'individu aussi bien que de l'Etat, Celui qui était leur véritable Maitre à tous deux. La soumission de l'homme à Dieu brisa la servitude de l'homme à l'homme. Ou plutôt elle la transforma en une obéissance volontaire et libre, car telle est essentiellement l'obéissance du chrétien vis-à-vis du pouvoir, au quel il ne reconnait d'autre autorité qu'une autorité déléguée par le Souversin Maitre de toutes choses. Et voilà pourquoi la pensée moderne en émancipant l'homme de Dien, enleve du même coup toute autorité à tout pouvoir quelconque. Ce qui revient à dire en d'autres fermes, que nul principe d'autorité ne saurait subsister de nos jours pour une société qui, après avoir été chrétienne, aurait cessé de l'être,...

совершенно поработило себъ и, такъ сказать, втянуло въ себя человъческую личность. Поэтому нигдъ и не могла идея государства развиться въ такой строгой последовательности и полноть, какъ въ языческомъ мірь (въ формь ли монархической или республиканской — все равно); до своего же полнаго апогея она дошла въ Римъ. Такое государство, само въ себь инбющее цвль, само для себя существующее, альфа и омега человъческаго бытія, само одицетворенное божество, - такое государство было уже немыслимо въ мірѣ христіанскомъ. Христіанство, указавъ человъку и человъчеству высшее призвание вить государства; ограничивъ государство областью вившняго, значениемъ только средства и формы, а не цели бытія; поставивъ превыше его начало божественной истины, источникъ всяческой силы и власти,--- ниввело такимъ образомъ самый принципъ государственный на низшее, подобающее ему мъсто. На такомъ, такъ сказать, подчиненномъ отношени къ высшей истипъ виждется теперь въ христіанствъ основаніе государства, основаніе земной власти, повиновеніе которой, въ предблахъ высшей истины, благословляется и повельвается для христіанъ Богомъ (какъ это и объясниль Тютчевъ). Но какъ скоро христіанскій міръ отрекся бы Бога, современное основание государства, основаніе всякой земной власти непремінно бы поколебалось: ему уже не на чемъ утвердиться. Вмъсть съ твиъ управднилось бы единственное начало, обуздывающее, сдерживающее въ предълахъ развитие государственности, указующее ей граници. Чтобы утвердить принципъ государства или власти снова на твердомъ фундаментъ, слъдовало бы міру возвратиться къ языческой върв въ государство, къ представленію древникъ о государствъ, слъдовательно къ признанію за государствомъ, т. е. за началомъ формальной правды и внъшней, грубой, принудительной силы, значенія высшей истины, -- къ признанію полноправности государственной не только надъ гражданиномъ, но и надъ человъкомъ. Но однажды освобожденная изъ языческаго рабства государству, человъческая личность, которую христіанство превовнесло такъ высоко, за которою привнало такую полноту духовной свободы, уже не можетъ, уже не способна дать поработить себя снова. Что же выходить? Выходить сопоставление началъ несовивстимых»: языческаго представления о государствъ съ христіанскимъ представлениемъ о человъческой личности,—ибо если въ міръ дохристіанскомъ человъкъ поглощался гражданиномъ, а идея личности идеею государства, то общество христіанское, хотя бы и отрежнееся отъ Христа, не властно уже отречься отъ сознанія человіческой индивидуальности и ея правъ,—сознанія, которому нѣть мѣста въ языческомъ государствъ. Такое общество, сдвигая гражданскій порядокъ съ христіанской основы, не въ состояніи уже обръсти для него никакой другой основы: или государство его задушить, задавить, — что едва ли мыслимо, — или же оно обречеть себя на состояніе въчнаго бунта, — чемумы и видимъ примъры. Такое общество, отрицая христіанство, но не отказываясь отъ вложенныхъ въ него христіанствомъ требованій высшей правственной правды, индивидуальной свободы и другихъ христіанскихъ правственныхъ идеаловъ, станетъ непремънно предъявлять эти требованіз къ государству, возлагать на государство осуществление всёхъ этихъ невынолнимихъ для государства запросовъ. Другими словами: оно вынуждено будетъ весь строй свободныхъ нравственныхъ отношеній, созданный христіанствомъ, вколотить въ букву, въ форму принудительнаго закона и поставить подъ охрану государственнаго жезла или дубины; оно будетъ палкой, гильотиной, петролеемъ водворять въ мірѣ любовь, равноправность, уваженіе къ человъческой личности, къ человъческой свободъ. Откинувъ орудіс духовное, т. е. выствее нравственное побужденіе къ добру, даваемое върою въвысшую надземную истину, — оно уже не можетъ дъйствовать инсис вать иначе, какъ орудіемъ земнымъ, какъ внѣшнимъ, хотя бы и узаконеннымъ, насиліемъ. Слѣдовательно оно само налагаетъ на себя оковы, само обрекаетъ себя на такое рабство и на такое своеволіе деспотизма, которыхъ не вѣдалъ даже языческій міръ и которыхъ само общество, конечно, стерпъть не будеть въ силахъ; но, продолжая отрицать хри-стіанскую основу, оно осуждено лишь безпрестанно сочинать и безпрестанно разбивать создаваемыя имъ формы граждан-скаго порядка,—не мирясь ни съ одною. Къ тому же чело-въческая личность, какъ скоро она познала, вкусила однажды даннаго ей христіанствомъ значенія и свободы, и затемъ

совленла съ себя христіанское освященіе, претворяется почти всегда не во что иное, какъ въ самый дикій, разнузданный эгонэмъ. Христіанинъ не можеть просто перестать быть кристіаниномъ и на томъ и покончить: оно то и дёло будеть бороться съ своимъ бывшимъ Богомъ и въ себе самомъ и вокругъ себя; онъ не перестанеть въчно бунтовать противъ начала, которымъ какъ воздухомъ проникнуто все его суще-ство и все бытіе современныхъ историческихъ обществъ, бунтовать — непремвино озлобленно, вездв и всюду, въ тайникахъ души своей, на площадихъ и улицахъ, — попирать, въ силу логической послёдовательности, все что этимъ началомъ освящалось въ мірѣ, что такъ или иначе примыкаетъ къ этому началу. Такимъ образомъ окончательный удѣлъ всякаго христіанскаго общества, отрекшагося Христа, есть бунтъ или революція. Но бунтъ ничего не творитъ и не совидаеть, а лишь отрицаеть и разрумаеть, — и общество, положившее революціонный принципь въ основаніе своего развитія, должно неминуемо, отъ революціи къ революціи, развиты, должно неминуемо, отв революци вы революци, дойти до анархіи, до совершеннаго самоотрицанія и самозакланія. Все это вполн'є и буквально подтверждается исторією Франціи отъ ея первой «великой» революціи до Парижской коммуны включительно. Такъ, первая Французская революція пыталась снова воцарить въ мір'в именно языческое представленіе о государство и устроить республику по образу и подобію древнихъ классическихъ, но въ то же время вводила въ свой республиканскій символь вёры, рядомъ съ неязыческими терминами «свобода и равенство», чисто-*христіанскій* терминъ «братство». Само собою разу-мъстся, что при такомъ неизбъжномъ, роковомъ внутреннемъ противоръчін, всъ усилія революціи создать государство на прочномъ явическомъ основаніи оказались тщетными; такъ что для дрессировки «братій» и для закрѣпощенія государ-ству «гражданъ (citoyens), революція вынуждена была прибъгнуть къ средству, невъдомому въ языческомъ міръ - къ террору, и во имя свободы, равенства и братства, явила свъту такую чудовищность деспотизма, съ которою можеть только равняться поджогъ Парижа петролеемъ, учиненный Парижскою коммуною...

Впрочемъ намъ еще придется вернуться къ этому основному

тевису Тютчева нѣсколько ниже, по поводу того особеннаго, указываемаго имъ процесса, которымъ начало антихристіанское совершаетъ теперь свою работу въ мірѣ протестантскомъ, въ народахъ Германскаго племени.

Нельзя не пожальть, что письмо Тютчева не окончено, и что, отправившись отъ вопроса о возсоединении церквей, онъ прерваль цепь своихъ силлогизмовъ на середине, хотя конечно эта цепь уже достаточно видна изъ самой его статьи о Папстве. Мы полагаемъ, что; собственно въ письме, ходъ его мысли быль бы таковъ:

Папство, разумъется, не отрицаеть зависимости человъка отъ Бога; оно исповъдуетъ христіанское ученіе о Богъ, какъ Превысшей Истинъ и Силь, отъ которой лишь одной принципъ земной власти получаетъ свое освящение. Но наслъдовавъ всв властолюбивня похоти и духъ раціонализма древнаго Рима, оно ввело въ христіанское міросозерцаніе понятіе о внъшнемъ церковномъ авторитетъ и устроило церковъ какъ царство отъ міра, какъ государство. Въ противоположность Революціи, низводившей такъ сказать Бога съ престола. Папство само себя, какъ церковь-государство, возвело на высоту Божьяго престола, отождествило себя съ Богомъ, признавъ себя въ лицъ государя-папы непогръшимою истиною и источникомъ всякой власти, отъ котораго лишь одного исходять и зависять всё власти земныя. Но въ борьбе съ матежнымъ стремленіемъ, олицетворяемымъ Революціей и несущимъ на своемъ знамени: «нъсть Богъ», Папство представляется единственнымъ убъжищемъ, единственнымъ церковнымъ знаменемъ для устрашенныхъ Революціей христіанъ Запада. Тогда какъ обществу, заразившему плоть и кровь свою революціоннымъ принципомъ, мысль человъческая отказывается предугадать исходъ, --- для Папства, насколько жива еще въ немъ христіанская стихія, казалось бы, есть еще исходъ, и именно тотъ, о которомъ говорить Тютчевъ. Но само собой разумъется, при современномъ положении дъла, вопросъ о возсоединеніи церквей, какъ и упоминается въ письм'в Тютчева, получаеть несколько иное вначение, чемъ соглашение догматическихъ различій, хотя и оно конечно необходимо. Возвращение къ древне - церковному вселенскому единству возможно для Рима лишь подъ условіемъ: развѣнчанія себя какъ

высшаго земнаго авторитета, смиренія предъ вселенскимъ единствомъ, отрѣшенія отъ всѣхъ мірскихъ аттрибутовъ власти, возрожденія въ духѣ братской любви и свободы Христовой. Другаго спасительнаго исхода для Рима и для западнаго христіанства, безъ сомнѣнія, нѣтъ, но не подлежитъ также никакому сомнѣнію (какъ Тютчевъ и выразился вполнѣ опредѣленно въ своей статьѣ), что этому исходу долженъ предшествовать цѣлый ужасающій рядъ потрясеній, превратностей, бѣдствій...

Двадцать пять лёть тому назадъ статья Тютчева мало кого убъдила: Римскій вопросъ ни западнымъ, ни Русскимъ политикамъ вовсе не казался неразрешимымъ, недоступнымъ какой либо сделке. Двадцать пять леть спустя, те же политики уже собирались было признать этотъ самый вопросъ почти вполнъ разръшеннымъ и сдать его въ архивъ. Но, къ изумленію ихъ, оказалось иное. Оказалось, что противникъ, считавшійся пораженнымъ на смерть, живучь. Мы видимъ, что, заключенный подъ стражею Итальянскаго единства. онъ потрясаеть однимь своимь бытіемь могущественныйшую имперію міра, — и потрясаетъ именно потому, что папское знамя есть единое христіанское знамя на Западѣ... Тютчевъ съ страстнымъ вниманіемъ слёдилъ за всёми явленіями борьбы, за всеми видоизмененіями въ судьбе Рима. Двадцатипятилътній историческій періодъ, наступившій по написаніи имъ своей статьи, столь богатый событіями, быль только подтвержденіемъ основныхъ, разъясненныхъ Тютчевымъ, положеній Римскаго вопроса. Несмотря на вакоснелость Папы и ультрамонтановъ въ заблужденіяхъ Римской церкви, и даже благодаря этой закоснълости, благодаря тому, что Римская ложь обличила себя собственными своими устами посредствомъ Силлабуса и провозглашенія догмата о непогръшимости, христіанская совъсть дрогнула у многихъ искренновърующихъ католиковъ. Гоненія, направленныя теперь въ Германіи на католическую церковь, — не на лживыя только ея притязанія, но на самую ея правду, т. е. на неотъемлемыя и священныя ся права, на ся свободу, -- эти гоненія будуть въроятно также способствовать очищенію христіанскаго сознанія. Если теперь западные католики, даже не върующіе въ догмать о непогръшимости, считають нужнымъ

становиться подъ папское знамя, то тёмъ не менёе, въ совёсти этихъ самыхъ католиковъ, на первомъ планё стоитъ интересъ вёры, угрожаемой опасностью, — а не вопросъ о притязаніяхъ Папы. Поднимаются не во имя угнетеннаго папы, а во имя угнетенной вёры. А эта внутренняя, даже не вполнё сознаваемая, происходящая въ совёсти перестановка бутетъ имёть послёдствія нескончаемыя...

Почти на всё эти явленія Тютчевъ отозвался стихами и письмами. Мы считаемъ умёстнымъ указать на нихъ здёсь же, для того чтобъ читатель могъ видёть весь кругъ пройденный его мыслью и обнять его церковно-историческое, христіанское міросозерцаніе во всей полнотъ.

Вотъ какіе стихи внушила ему знаменитая папская эн-

Быль день, когда Господней правды молоть Громиль, дробиль ветхозавътный храмъ, И собственнымъ мечемъ своимъ заколоть, Въ немъ издыхалъ первосвященникъ самъ.

Еще страшнъй, еще неумолимъй

й въ наши дни, дни Божьяго суда,
Свершится казнь въ отступническомъ Римъ
Надъ лженамъстникомъ Христа.

Столътья шли, ему прощалось много, Кривые толки, темные дъла; Но не простится правдой Бога Его послъдная хула.

Не отъ меча погибнеть онъ земнаго, Мечемъ земнымъ владъвшій столько лътъ; Его погубитъ роковое слово: «Свобода совъсти есть бредъ».

А вотъ другіе, писанные въ 1867 г., едвали не по поводу кровавой схватки Французскихъ и папскихъ солдатъ съ гарибальдійцами...

> Свершается заслуженная кара, За тяжкій грёхъ, тысячелётній грёхъ...

Не отвратить, не избъщать удара, И превда Божья видима для всёхъ.

То Божьей правды праведная вара, И ей въ отпоръ чью помощь ни зови, Свершится судъ... и папокая тіара Въ послёдній разъ купается въ крови.

А ты—ея нобитель неповинный, Спаси тебя Господь и отрезви— Молись ему, чтобы твои съдины Не осивернились въ пролитой крови...

Созваніе и рѣшеніе Римскаго собора въ 1870 г. вызвало въ Русскомъ обществѣ, какъ извѣстно, сильные толки. Многіе признавали нужнымъ, чтобы Русская церковь подала оффиціально свой голосъ, или по крайней мѣрѣ, чтобъ было заявлено предъ западнымъ католическимъ міромъ Русское православное мнѣніе. На приглашеніе изъ Москвы взяться за перо снова и выступить на знакомое уже ему поприще, Тютчевъ отвѣчалъ (по-русски) слѣдующимъ письмомъ отъ 13 Марта 1870 г.

Хотблось бы отвликнуться на вашъ призывъ, но что-то не чертится... Силь не хватить, а можеть быть и то, что среды ивть, той животворной, воодушевляющей среды, вив которой ничто невозможно. Къ тому же мив сдается, что было бы теперь не совстви своевременно для насъ, въ данную минуту, выступить на сцену... Слишкомъ рано... Надобно дать развиться всёмъ догически-цеминуемымъ послёдствіямъ того самоубійственнаго акта, который у насъ во очію совершается. Надобно дать полемикъ въ католической средъ ожесточиться до заръзу, т. е. до расколу... Я знаю, что явнаго оффиціальнаго раскола все-таки не будеть... Но вотъ что будеть... Сознавшая себя оппозиція, въ полномъ сознанім своего права, уже не будеть пассивно, какъ прежде, относиться къ Римской курін. Многое, до собора еще существовавшее, фактически уничтожено соборомъ. Никакое самообольщение теперь невозможно, -- и выъстъ съ тъмъ то притворное, аффектированное смиреніе предъ папскимъ авторитетомъ, котораго доселъ придерживались самые исключительные, самые убъжденные противники ультрамонтанскаго ученія... Полемика вступить въ новую фазу, но туть-то окажется вся воридическая несостоятельность оппозиців. Подъ нею вдругь не станеть

почвы, и она очутится на краю ажи.... Тутъ другаго для нея выбора быть не можеть: или она отступится, т. е. покорится, что невъроятно: нельзя же предположить, чтобы въ нашъ именно въкъ изсикла въ католической средъ та духовная струя, которая пронизала всв наслоенія романизма; — а если она не уступить, то въ очень скоромъ времени раздадутся, съ разныхъ сторонъ, голоса, которые заговорять о необходимости созванія настоящаго вселенскаго собора... Исходъ въ протестантство можетъ быть дваомъ частнымъ, дваомъ анчностей; но нельзя же предположить, чтобы такой значительный церковный элементь, со всёми своими задатками и преданіями, вдругь бы разсыпался и разлетвлся на вътеръ... Это невозможно, --- и предположение, что въ последнюю минуту вся эта западная церковная оппозвція ухватится за идею Вселенской Церкви, по моему, правдоподобиве...Вотъ эту-то минуту мы и должны выждать, чтобы вступить съ ними въ прямыя отношенія... Но все-таки стоять сложа руки не следуеть. Въ насъ самихъ, прежде всего, должно созръть и окръпнуть уразумъние вопроса, вполнъ сознательное...

Можетъ-быть заметятъ, что Тютчевъ ошибся, не предвидъвъ явнаго раскола тогда, какъ въ слъдующемъ же году явились старо-католики съ своею программой. Но о старокатоличествъ еще и теперь нельзя произнести ръшительнаго сужденія: это скорбе симптомъ начинающагося разложенія, нежели самостоятельное, кръпкое внутреннею силою явленіе, знаменующее новую церковную эру. Вирочемъ, мивніе Тютчева о старо-католикахъ видно изъ вышеприведеннаго его письма къ Русской путешественницъ въ Прагу... Гораздо замъчательнъе письмо, помъщаемое нами ниже и диктованное Тютчевымъ въ Февралъ 1873 года, когда онъ лежалъ разбитый парадичемъ, за нъсколько мъсяцевъ до своей кончины. Оно вызвано еще только извъстіемъ о новыхъ церковныхъ законахъ, составленныхъ Прусскимъ министерствомъ и утвержденныхъ палатами, -- стало-быть еще до начала тъхъ преследованій, которымь, сь такою смелою последовательностью и Нъмецкою добросовъстностью, подвергли потомъ католическихъ епископовъ Прусскіе протестантскіе чиновники. Еще до исхода войны 1870 года, предвидя торжество Пруссіи, Тютчевъ, по свидътельству барона Пфеффеля, писалъ слъдующее:

Торжество Пруссів значить торжество протестантизма, ставшаго си-

нонимомъ раціонализма, — наденіе папства, угнетеніе совъстей въ интересь безвърія, религіозное преслъдованіе во имя цивилизацін \*)...

Вотъ письмо Тютчева отъ Февраля 1873 года, о которомъ мы сейчасъ упомянули,—этотъ почти уже замогильный голосъ. Приводимъ его въ подлинникъ:

Ce qui me parait le plus frappant dans l'état actuel des esprits en Europe, c'est le manque d'appréciation intelligente à l'endroit de quelques uns des faits les plus importants de l'époque contemporaine. Ainsi par exemple, à l'endroit de ce qui se passe en Allemagne: c'est pour la première fois depuis bien longtemps que le pouvoir se met si avant en guerre ouverte avec le principe chrétien ou avec l'Eglise. Sous prétexte de combattre une de ces tendances, telle que l'ultramontanisme ou le jésuitisme, on sent au fond de cette lutte la présence d'un élément antichrétien, et on se demande avec stupeur: d'où il vient? Rien de plus simple cependant: il lui vient du milieu dans le quel il est appelé à vivre et à se mouvoir,—il lui vient de l'individu contemporain. C'est toujours la poursuite de la même œuvre, de la délfication de l'homme par l'homme, - c'est toujours la volonté humaine érigée en quelque chose d'absolu et souverain, en loi suprême et inconditionnelle. Telle elle se manifeste dans les partis politiques, pour lesquels leur intérêt personnel et la réussite de leurs projets est infiniment au-dessus de toute autre considération. Telle elle commence à se manifester aussi dans la politique des gouvernements, dans cette politique à outrance qui dans la poursuite de ses buts ne s'arrête devant aucun obstacle, ne garde aucun ménagement et ne répudie aucun moven de ceux qui peuvent le conduire à ses fins. C'est le retour pur et simple de la civilisation chrétienne à la barbarie romaine, et sous ce rapport le prince de Bismark est moins le restaurateur de l'Empire Germanique que le restaurateur des traditions de l'Empire

<sup>\*)</sup> Prévoyant de benne heure le triomphe de la Prusse, il ajoutait: «Ce sera le troimphe du protestantisme devenu synonyme du rationalisme, la chûte de la Papauté, l'oppression des croyances au profit de l'incrédulité, et la persécution religieuse au nom de la civilisation».

Romain. De là ce caractère de barbarie qui a signalé les allures de la dernière guerre, ce quelque chose de systématiquement impitoyable qui a épouvanté le monde. Eh bien, c'est cet élément-là qui dans l'ancienne Rome a été pour ainsi dire l'ennemi personnel du Christ et qui, à mesure qu'il s'imposera de plus en plus à la politique des états européens de nos jours, les rendra, sans qu'ils s'en doutent, personnellement hostiles à l'Eglise chrétienne, et plus particulièrement à l'Eglise catholique; car entre l'absolutisme de la volonté humaine et la loi du Christ il n'y a pas de compromis possible: c'est là le César qui sera éternellement en guerre avec le Christ. Du moment que l'on sera bien convaincu de la présence de cet élément, il y aura lieu de considérer de plus près les conséquences que pourra avoir la guerre actuellement engagée en Allemagne, - ces conséquences pouvant être d'une portée incalculable pour le monde entier. Car, en amenant dans la société européenne l'asservissement définitif de la conscience religieuse, elle pourra aussi conduire l'Europe vers un état de barbarie sans précédents dans l'histoire du monde et qui autoriserait toutes les autres oppressions... Telles sont les réflexions que la lecture de ce qui se passe en Allemagne devrait faire surgir dans l'esprit de tout homme pensant, en écartant toutes les banalités qui compliquent cette lutte, telle que la haine du jésuitisme etc., banalités qui font prendre le change à l'opinion sur d'autres dangers encore que ceux signalés par les dénonciations des partis. En tout cas il ne faudrait pas laisser au prince de Bismark le soin de faire de Pie IX le dernier représentant de l'indépendance de la pensée humaine, mais éviter à tout prix à celle-ci une capitulation de Sédan...(\*)

<sup>\*)</sup> Переводъ: «Что меня наиболье поражаеть въ современномъ состояніи умовъ въ Ввропь, это недостатовъ разумной оцънки нъкоторыхъ наиваживникъ явленій современной эпохи, — напримъръ того, что творится теперь въ Германіи: въ нервый разъ еще, посль долгихъ временъ, гражданская власть заходитъ такъ далеко въ явной войнъ съ христіанскимъ принципомъ или съ цермовью. Чувствуется, что подъ предлогомъ борьбы съ таними направленіями, какъ ультрамонтанизмъ

Этими выводами замыкается и пополняется начерченный Тютчевымъ тотъ историческій кругъ, внутри котораго, по его мнѣнію, вращается современная жизнь Западной Европы. Во избѣжаніе недоразумѣній, сведемъ въ краткомъ очеркѣ,

или језунтизмъ, проется, на самомъ див этой борьбы, присутствје элемента антихристіянскаго, и съ изумленіемъ спрашиваешь себя: откуда онъ? А однако же ивтъ ничего проще: онъ исходить изъ среды, въ которой призвань жить и двигаться, -- онь привносится саминь совреиеннымъ человъкомъ. Это дальнъйшее выполнение все того же дъла, обоготворенія человъка человъковъ, --- это все таже человъческая воля. возведенная въ изчто абсолютное и державное, въ законъ верховный и безусловный. Таковою проявляется она въ политическихъ партіяхъ, для которыхъ личный ихъ интересъ и успахъ ихъ замысловъ несравненно выше всякаго инаго соображенія. Таковою начинаєть она проявляться и въ политикъ правительствъ, этой политикъ доводимой до краи, во что бы ни стало (à outrance), ноторая, ради достиженія своихъ цълей, не стъсняется накакою преградою, начего не щадить и не пренебрегаетъ никакимъ средствомъ, способнымъ привести ее къ желанному результату. Это просто на просто возврать христівнской цивилизаціи въ Римскому варварству, и въ этомъ отношении князь Бисмаркъ не столько возстановитель Германской имперіи, сколько возстановитель преданій имперія Римской. Отсюдя этотъ характеръ варварства, которымъ запечатавны пріемы посавдней войны, -- что-то систематически безпощадное, что ужасную міръ. Воть этотъ-то элементь, который въ древнемъ Римъ быль такъ сказать личнымъ врагомъ Христа, этотъ-то элементъ, по мъръ того какъ онъ болъе и болъе станетъ овладъвать политикого современныхъ Европейскихъ государствъ, онъ-то и поселить въ нихъ, даже безъ наъ въдома, личную враждебность въ христіанской церкви и въ особенности къ натолической. Ибо между абсолютизмомъ человъческой воли и закономъ Христовымъ не мыслима мирная едвлка: это и есть Бесарь, что въчно воюеть со Христонъ... Вакъ только надлежащимъ образонъ опознають присутствие этой стихии, такъ и увидять поводъ обратить болье пристальное внимание на возможныя последствия борьбы, завязавшейся теперь въ Германів, — послёдствія, важность которыхъ способна, для всего міра, достигнуть разміврова неизсліднимихь. Потому что, вводя въ жизнь Европейского общества окончательное порабощение христіанской совъсти, эта борьба можеть также повести Европу въ состоянію варварства, не имъющему начего себъ подобнаго въ исторім

разсвянныя въ статьяхъ и письмахъ, черты его общей мысли. Уже объяснено было выне, что только въ мір'я языческомъ могла илея государства получить свое полное развитіе, именно потому, что этотъ міръ не въдаль высшей надъ собою истины и что государство было для него учреждениемъ, получающимъ освящение извнутри себя самого, высшею нормою и цёлью человъческаго бытія, — само источникомъ всякой власти. Въ христіанскомъ же мір'в надъ государствомъ, съ его вн'вшнею правдою и грубою силою, вознеслась правда Божія, высшая сила и власть, - такъ что самая власть земная была ограничена въ своихъ предълахъ; поставлена въ своемъ существованім въ зависимость отъ отношеній своихъ къ этому высшему принципу: она уже не могла держать въ рабствъ, считать собственностью государства, человъческую личность, освобожденную и освященную христіанствомъ, не могла простираться на область совъсти, и самый авторитеть свой, въ сознанін христіанскихъ обществъ, заимствовала отъ власти

Съ воцареніемъ въ христіанскомъ обществъ духа антихристіанскаго въ лицъ Революціи, человъческое я, отказавшись признавать надъ собою высшее нравственное начало въ Богъ, тъмъ менъе оказалось способнымъ признать этотъ авторитетъ за государствомъ, и воплотило въ себя элементъ въчнаго бунта, отрицанія и разрушенія, чему и служитъ свидътельствомъ Франція. Но въ протестантскихъ земляхъ замъчается повидимому нъчто иное, — впрочемъ, какъ объ-

Божіей: только последняя делала для христіанъ послушаніе

нравственно-обязательнымъ.

міра, и въ которомъ найдуть себв оправданіе всяческія вныя угнетенія. Вотъ тѣ размышленія, которыя, казалось бы, чтеніе о томъ, что дѣлается въ Германіи, должно вызывать въ каждомъ мыслящемъ человѣнѣ, помимо тѣхъ пошлостей в общихъ мѣстъ, которыми усложняется эта борьба (какъ, напримѣръ, ненависть къ іезунтамъ, и проч.) и которыя только отводять вниманіе общественнаго миѣнія отъ серьезныхъ опасностей,—а опасностей еще много, помимо тѣхъ, на которыя указывають партіи. Во всякомъ случаѣ слѣдовало бы не допускать внязя Бисмарка до превращенія Пія ІХ въ послѣдняго представителя независимости человѣческой мысли, и отвратить отъ нея, во чтобы ни стало, возможность капитуляцій въ родѣ Седанской...

яснится ниже, только повидимому. Въ нихъ, въ этихъ земляхъ, начало антихристіанское сказывается теперь именно въ попыткъ создать гесударство по типу древняго языческаго Рима. Дъло въ томъ, что антихристіанскій процессъ въ Германіи и вообще въ протестантскомъ міръ совершался и совершается иначе, чъмъ въ міръ Романскомъ. Реформація, какъ извъстно, была въ своемъ основаніи движеніемъ искренно-релиизвъстно, облавъ своемъ основани движениемъ искренно-рели-гіознымъ; она стремилась возвратить христіанской человъ-ческой личности ту свободу, которая ей дана завътомъ Хри-стовымъ и которой лишилъ ее церковный Римъ. Но, отвер-гнувъ церковно-государственный деспотизмъ Рима, Реформа-ція вмъстъ съ тъмъ отвергла самую идею церкви въ смыслъ христіанскомъ. Она высоко вознесла личное нравственное пін вмісті съ тімъ отвергла самую идею церкви въ смыслі христіанскомъ. Она высоко вознесла личное нравственное значеніе человіна, поставила человіна, такъ сказать, на свой ноги, въ отношенія личной отвітственности къ Богу; но она препоясала его оружіємъ только личной, единичной віры и единичнаго разума,—отняла у него опору и світъ братской любви и единомыслія, соборной совісти и соборнаго разума. Церковь низведена была протестантизмомъ на степень простаго дисциплинарнаго учрежденія, и церковныя функціи перешли сами собою на государство. Кріпко было возбуждено Реформацієй личное христіанское сознаніє въ человіжь,—и долго держался протестантскій міръ этимъ личнымъ христіанскимъ элементомъ (а отчасти держится и теперь, и еще кріпко держится, какъ наприміръ въ Англіи); но невозможно ему было устоять въ своей цільности при томъ внутреннемъ противорічіи, которое внесено Реформаціей въ самую область віры. Освободивъ человіка отъ рабства Риму и отрицая съ тімъ вмісті начало церкви, протестантизмъ уединиля человіка, предоставивъ его своимъ собственнымъ одинокимъ силамъ. Стремясь вознести его на высоту,—конечно подобающую каждой христіанской личности, но лишь подъ условіємъ нравственнаго закона любви, слідовательно подобающую только личности, смиряємой ез своемо згоизмю и восполняємой въ своей ограниченности братскою любовью и союзомъ, котораго выраженіе есть церковь,— протестантизмъ не только отрішиль человіческую личность отъ этого союза (стало быть отъ элементовъ ее укрощающихъ и восполняющихъ), но еще поставиль ее въ отрицательное от-

ношеніе къ этимъ элементамъ, къ самому принципу церкви,--и въ такомъ видъ воянеся ее одинокою на самостоятельную высоту, препоручиль ей храненіе истины. Провозгласивъ свободу разума и отвергая, съ темъ вмъстъ, принципъ церкви, протестантизмъ оголилъ эту свободу отъ всякой правственной, обуздывающей и опредълзющей ее стихіи, а разумъ отъ высшей познавательной правственной силы, и затёмъ — въ такомъ оголенномъ, формальномъ, логическомъ разумъ указалъ міру опору для въры. Само собою разумъется, что при этомъ должна была неизбъжно произойти перестановка центровъ тягости или истины. Истина, зависимая отъ внешней опоры или авторитета, въ сущности не есть уже истина: то что даеть ей точку опоры и свидетельствуеть о ней, безъ сомивнія, состоить уже выше. Такимъ образомъ протестантскій раціонализмъ, призванный къ полноправному контролю подчиненной его охранъ истины, мало по малу лишилъ ее своей опоры и доработался до совершеннаго ея отриданія. Въ этомъ отрицаніи еще не было мятежа; оно не служило выраженіемъ ввбунтовавшейся противъ всякаго нравственнаго авторитета, разнуздавшейся челевъческой воли, - а было только результатомъ логическаго, даже отвлеченнаго умственнаго процесса, которому, конечно, нельзя было удержаться въ своей отвлеченности и не сказаться постепенно на практикв въ жизни. Протестантъ последовательный, признающій авторитеть личнаго разума, не можеть не отвергнуть, — какъ и дёлають открыто многіе про-тестантскіе пасторы, — божественность или, какъ говорить Апостолъ Павель, безумие исповъдуемой христіанами истины (la folie de la Croix, по выраженію Тютчева); протестанть же върующій въ божественность истины, въ ея супранатуральное происхожденіе, осуждаеть самъ себя на антагонизмъ съ основнымъ началомъ протестантизма, съ авторитетомъ логическаго разума. При такихъ условіяхъ положеніе личнаго христіанскаго элемента, который еже живеть въ совъсти народныхъ массъ, которымъ пока стоитъ протестантскій міръ, разумвется, самое ненадежное и зыбкое. Германскіе протестантскіе правители, хорошо понимая, что не только этотъ христіанскій элементь служить основанісмь общественному, правственному и гражданскому строю, но

что на немъ до сихъ поръ покоится самый принципъ государственной власти, пытались было поднять ослабъвшія церковно-политическія узы и даже придать нѣсколько религіоз-ный характеръ своему званію верковныхъ командировъ церкви; но подобныя попытки такъ расходились съ господствую-щимъ теченіемъ общественной мысли, что не принесли никакихъ существенныхъ результатовъ. Что же касается до нъмецкой интеллигенціи, то она, совершая свою абстрактную логическую работу и безъ устали подкапывалсь подъ основаніе христіанской віры, въ то же время весьма наивно и съ полнымъ для себя практическимъ комфортомъ продолжала пробавляться накопленных въ обществъ, въ течени въковъ, капиталомъ христіанской нравственности и жить подъ охратъхъ самыхъ христіанскихъ предразсудковъ, которые она такъ усердно расшатывала. Однакожъ и она не могла не обезпоконться быстро воврастающею убылью капитала. Однимъ словомъ, въ протестантскомъ мірѣ Германіи почувствовалась погребность выдти изъ разъедающаго противоречія и осадить гражданское бытіе на логическія основы. Эти основи, вив христіанскаго сверхестественнаго элемента, не могли быть въ сущности ничемъ инымъ, какъ только языческими. Последнее слово чистой и истой Немецкой философін, провозгласивъ разумность дёйствительности, возвело государство въ значение воплощеннаго реальнаго разума. Оставалось осуществить такой идеаль на практикв, и эта миссія естественно принадлежала Пруссіи, какъ свободной отъ средневъковыхъ и католическихъ преданій, какъ носительницъ и представительницъ стремленій протестантскаго Германскаго духа.— Когда, во второй половинъ XIX въка, пришлось совидать въ центръ цивилизованной Европы новую имперію, новое государственное могущество, —то зиждительнымъ для нея элементомъ не могъ конечно служить кристіанскій элементь протестантскаго общества, недостаточно сильный для духовнаго освященія новой власти; еще менёе была пригодны начала, провозглашенныя Французскою революцією, начала, эманципировавшія личную волю отъ какого бы то ни было авторитета. Единственным зиждительным элементомъ явился другой факторъ протестантскаго духовнаго міра, ра-ціональный, логическій разумъ, жаждавшій поклониться самому себѣ въ своей реальной формѣ—въ государствѣ. Онъ еще не объявлялъ практической открытой войны личной христіанской вѣрѣ, не проповѣдывалъ абсолютизма личной воли, не бунтовалъ, какъ человѣкъ Романскаго племени, противъ идеи какого бы то ни было авторитета, а шелъ, по свойству племени Германскаго, свободнымъ путемъ отвлеченно-логической мысли, указаниымъ ему самою Реформаціей, медленно, но постепенно объязычиваясь и объязычивая общество,— не ломая въ дребезги, но вытравливая въ человъкъ остатки въры въ божественную истину. Вотъ почему созданіе государства, — оказавшееся невозможнымъ во Франціи, для христіанскаго общества, переставшаго быть христіанскимъ — стало возможно въ Германіи, въ мірѣ протестантскомъ, на основахъ раціонализма. Но это еще не значитъ, чтобъ такое созданіе могло удержаться. Напротивъ, — окончательный результать по всей въроятности будеть и въ Романскомъ, и Германскомъ хривъронтности оудеть и въ Романскомъ, и германскомъ христіанскомъ мірѣ одинаковъ, только полученный двумя совершенно-противоположными процессами. Пока дѣло пребывало въ абстрактѣ, еще можно было уживаться съ противорѣчіемъ, вносимымъ во внутреннюю жизнь вѣры началомъ логическаго разума, но когда пришлось человѣческой совѣсти встрѣтиться съ нимъ лицомъ къ лицу, въ его практическомъ примъненіи, и человъческой свободъ столкнуться съ его внъшнею логическою послъдовательностью въ дъйствительности, — тогда обозначилось, какова природа возникающаго государственнаго могущества.

Въ самомъ дълъ, что видимъ мы теперь въ Германіи, или върнъе сказать, въ этомъ, высящемся надъ Германіей, гордомъ твореніи Бисмарка? — Германскіе философы и идеологи преклонились предъ закониммъ дътищемъ раціонализма, и скръпя сердце, признали и такъ сказать окрестили во имя логическаго разума и необходимости принципъ государственнаго насилія: имъ ничего другаго дълать и не оставалось. Это единственное, что возможно было для нихъ въ области созиданія: иного создать раціонализмъ не въ состояніи; далье начинается для него уже разрушеніе, анархія. Но имъ, либераламъ-философамъ, отъ такого сознанія не легче, потому что никакому ех-христіанину никогда не удастся искоренить изъ своей души христіанскій критеріумъ, идеаль высшей нрав-

ственной истины и свободы; отрицаемый, отвергаемый, онъ ственной истины и свободы; отрицаемый, отвергаемый, онъ продолжаеть жить въ душв, какъ не удовлетворенная, пожалуй ничвиъ не оправданная, но твиъ не менве томительная потребность. Далве, за этими философами-идеалистами, следуеть целая туча философовъ, которые отъ философскихъ попытокъ созиданія перешли сперва къ философскому же, а потомъ, отчасти, и къ практическому труду голаго отрицанія и разрушенія, — т. е. радикаловъ, революціонеровъ, коммунистовъ, демократовъ, соціалистовъ и т. п. Они еще не возстають явно противъ Имперіи, но точатъ топоры и подгостають явно противъ Имперіи, но точать топоры и подготовляють для себя почву, озлобляя сердца противъ христіанства и снимая съ душъ всякое освященіе, — а между тѣмъ дорого продають Имперіи свое, пока еще пассивное, отношеніе, или даже иногда и содѣйствіе. Затѣмъ остается громадная масса населенія—католиковъ и протестантовъ. Еслибъ правительство способно было воздержаться отъ прямой, явной борьбы съ христіанскимъ началомъ, оно могло бы вѣроятно еще протянуть на довольно долгое время религіозный миръ Имперіи, конечно двусмысленный, неискренній, но все же менѣе опасный, чѣмъ открытый разрывъ. Но оно было увлечено роковою логическою послѣдовательностью своего основняго принция. Какъ только госуларство принцю въ столкнаго принципа. Какъ только государство пришло въ столкновение съ христіанскою стихіею тамъ, гдѣ она оказалась наиболъе живучею, именно въ католическомъ населеніи; какъ только государство вынуждено было обнаружить свои языче-скія притязанія поработить себъ личную человъческую совъсть и объявить себя самого верховною совъстью, вспыхнула борьба, й конечно неугасимая; смутилась совъсть не однихъ католиковъ, но даже и лютеранъ, еще не отрекшихся Христа и только теперь догадавшихся объ опасностяхъ, грозящихъ не лютеранству только, но христіанству вообще. Для успѣха борьбы, для оправданія насилій, князю Бисмарку потребовалась помощь другой стихіи, антихристіанской, уже и теперь достаточно сильной; — онъ вынужденъ вступить въ союзъ, противъ церковнаго и христіанскаго элемента, съ открытыми врагами Христа, — не въ союзъ съ философами-либералами, еще по старой памяти держащимися за преданія либерализма и ставшими теперь въ тупикъ, въ безъисходномъ противо-ръчіи съ твореніемъ своихъ рукъ, а въ союзъ съ радикалами.

Радикалы, разумъется, охотно соглашаются на все, что подрываеть силу самого правительства, т. е. на всякія угнетенія христіанской свободы, очищающія поле для поб'єдъ радикализма, — и конечно не упустать, въ рашительную минуту, потребовать отъ государства, чтобъ оно прямо и неукоснительно объявило себя нехристівнскимъ. Въ этомъ именно симсив и говорить Тютчевъ, что всякое торжество Бисмариа надъ христіанскимъ католическимъ элементомъ готовить міру горшее рабство, чвиъ то, которое сулила ему Ринская церковь, и что принципъ, выражаемый Германскою имнеріею. есть принципъ древняго Рима, но темъ боле укасный на практикъ, что матеріаломъ для новаго явыческаго Рима призвано послужить общество просвещенное христіанствомъ. Это возведение съизнова въ апосеозъ голаго, бездушнаго и потому безнравственнаго государственнаго начала, -- это уваноненіе и освящение насилия, -- этотъ милитаризмъ, какъ вънецъ современнаго гражданскаго развития, --- все это уже начинаетъ оказывать свое вредное дъйствіе и на государства, лежащія за предълами Германіи. Но конечно этотъ принцииъ Германской имперіи можеть польвоваться только временнимь, хотя бы болье или менье долгимь, успыхомь: антихристіанское начало, олицетворяемое государствомъ, овладъвъ душою и совъстью людей, не замедлить свергнуть съ себя и это иго государственнаго авторитета, - и логическій разумъ, не останавливансь въ своей работв, логическимъ же путемъ отрицанія, приведеть общество къ анархіи. Основное положеніе Тютчева представляется, по нашему мнѣнію, истиною неопровержимою: всякое христіанское общество, переставъ быть христіанскимъ, осуждается на безвыходную анархію и революцію.

Такимъ образомъ, все движение современной истории Европейскаго Запада можетъ быть обозначено тремя крайними пунктами тяготвния или тремя терминами, опредвляющими смыслъ трехъ главныхъ современныхъ направлений общественнаго духа. Это:

Римскій Папа—съ его свётскою властью и догматомъ о непогрёшимости, — единственное пока убёжище и оплотъ христіанскаго церковнаго элемента на Западё, осужденнаго, для «спасенія души», кривить душою и лукавить умомъ.

Бисмаркъ — пришествіе явыческаго, государственнаго начала въ силѣ и во власти, со всѣми вышеукаванными аттрибутами.

Парижская коммуна—неминуемый жребій и неизбіжный преділь антихристіанскаго революціоннаго принципа и отрицательной дівятельности логическаго разума, въ ихъ послівдовательномы развитіи.

Заключимъ этотъ отдёлъ выписками еще изъ двухъ писемъ Тютчева, диктованныхъ имъ къ своимъ роднымъ въ Москву, также въ конца Февраля или въ началъ Марта 1873 г., почти вслёдъ за вышеприведеннымъ. Вотъ нъсколько строкъ о Франціи:

«On dirait que ce malheureux pays ne se sent pas suffisamment abimé, et que la ville de Paris nommément a soif du pétrole. C'est un grand mystère qu'un peuple incorrigible. Cela doit tenir à l'état pathologique, quelque chose comme le ramolissement du cerveau dans toute une nation. Cette impossibilité d'avoir de l'expérience suppose l'absence complète de la faculté de se souvenir et de combiner. En un mot, s'est un état tout voisin de l'idiotisme» \*).

## Вотъ и другое:

«Une chose m'étonne dans les hommes d'intelligence, s'est qu'ils ne sont pas plus généralement frappés des signes apocalyptiques évidents des temps qui approchent. Nous allons tous, tant que nous sommes, au devant d'un avenir qui nous est tout aussi fermé que peut l'être l'intérieur de la lune ou de toute autre planète. Ce monde mystérieux peut-être tout un monde d'épouvante, dans le quel nous nous trouverons entrés sans nons en douter. Il circule en ce moment en Allemagne un livre, dont le titre est celui-ci: «Philosophie

<sup>\*) «...</sup>Подумаещь, право, что эта несчастная страна считаеть себя недостаточно погубленною, и что именно Парижь жаждеть петролея... Великая тайна—неисправиный народь. Это должно-быть въ связи съ патологическимъ состояніемъ: что-то въ родъ размягченія мозга у цвлой націи. Эта невозможность пріобръсть опыть заставляеть предполагать полнъйшее отсутствіе способности поминть и соображать. Однимъ словомъ, это состояніе совсъмъ близкое къ идіотизму»...

des Unbewussten». C'est, à ce que l'on m'a dit, la quintessence même du nihilisme sans phrases et sans ambages. C'est la doctrine de la destruction pure et simple, générale de toute chose, de toute existence comme indigne de naître. Aussi cet ouvrage a-t-il trouvé un immense écho dans toute l'Allemagne; et je ne doute pas qu'il n'en trouve un moindre chez nous. La nature humaine, en déhors de certaines croyances et en proie aux réalités de la vie, ne peut être qu'un spasme de rage, qui ne peut fatalement aboutir qu'à la destruction. C'est le dernier mot de Judas, qui, après avoir livré Jesns Christ, a très judicieusement pensé qu'il ne lui restait qu'une chose à faire, c'est d'aller se pendre. Voilà la crise par la quelle la société sera obligée de passer avant d'arriver à sa crise de régénération... Voilà des propos qui sortent des attributions d'un convalescent... Laissons faire Dieu»\*).

<sup>\*) &</sup>quot;...Меня удивляеть одно въ людяхъмыслящихъ: то, что они не довольно вообще поражены апокаленсическими признаками приближающихся временъ. Мы всъ безъ исключенія идемъ на встрвчу будущаго, столько же отъ насъ сокрытаго, какъ и внутренность луны или всякой другой планеты. Этотъ таннственный мірь можеть быть цізый мірь умаса, въ которомъ им вдругъ очутиися, даже и не приивтивъ нашего перехода. Въ Германіи теперь въ большомъ ходу книга, которой заглавіе: «Философія Несознаваемаго» \*). Это, какъ мит передавали, квинтэссенція нигилизма, безъ фразъ и изворотовъ. Это доктрина разрушенія — чистаго и голаго, разрушенія всеобщаго, для всеге, для всякаге бытія, бакъ недостойнаго быть... Да уже и нашло, за то, себъ это сочинение огромивний отголосокъ по всей Германия, -- и и не сомнъваюсь, что такой же найдеть оно себъ и у насъ. Человъческая природа, виъ извъстныхъ върованій, преданная въ добычу вившией дъйствительности, можеть быть только однимъ: судорогою бъщенства, которой роковой исходъ-только разрушение. Это последнее слово Гуды, который, предавши Христа, очень основательно разсудиль, что ему остается лишь одно: удавиться. Воть кризись, чрезъ который общество должно пройти, прежде чъмъ доберется де призиса возрождения... Но не пристали выздоравливающему больному такія разсужденія... Предоставнив все Богу...

<sup>\*)</sup> Гартиана. Есть и въ русскоиъ изложеніи.

Не одну участь Іуды, отчасти уже возвѣщенную устами философа Гартмана, можно бы представить въ перспективѣ Европейскому обществу, отрекшемуся отъ «извѣстныхъ», т. е. отъ христіанскихъ вѣрованій. Есть и другой великій символъ, предлагаемый древнимъ завѣтомъ.

Отвергнувъ бытіе Истины внѣ себя, внѣ конечнаго и земнаго, — сотворивъ себѣ кумиромъ свой собственный разумъ, человѣкъ не остановился на полудорогѣ, но увлекаемый роковою послѣдовательностью отрицанія, съ лихорадочнымъ жаромъ спѣшитъ разбить и этотъ новосозданный кумиръ, — спѣшитъ, отринувъ въ человѣкѣ душу, обоготворить въ человѣкѣ плоть и поработиться плоти. Съ какимъ-то ликованіемъ ярости, совлекши съ себя образъ Божій, совлекаетъ онъ съ себя и человѣческій образъ, и возревновавъ животному, стремится уподобить свою судьбу судьбъ обоготворившаго себя Навуходоносора: «сердце его отъ человѣкъ измѣнится, и сердце звѣрино дастся ему... и отъ человѣкъ отженутъ его, и со звѣрьми дивівми житіе его»...

Овеществленіе духа, безграничное господство матеріи вездѣ и всюду, торжество грубой силы, возвращеніе къ временамъ

Овеществленіе духа, безграничное господство матеріи вездѣ и всюду, торжество грубой силы, возвращеніе къ временамъ варварства,—вотъ къ чему, къ ужасу самихъ Европейцевъ, торопится на всёхъ паракъ Западъ,—и вотъ на что Русское сознаніе, въ лицѣ Тютчева, не переставало, въ теченіи 30 лѣтъ, указывать Европейскому обществу.

Если, по поводу поэтическихъ произведеній Тютчева, одинъ изъ Русскихъ его критиковъ примънилъ къ нему слова поэта, что онъ «создалъ ръчи, которымъ не суждено умереть», то позволительно сказать, что и въ области мысли онъ пролилъ лучи яркаго, неугасимаго свъта не только озарившаго прошлое и настоящее въ судьбахъ человъчества, но и проницающаго въ даль грядущихъ въковъ ...

## VI.

Напечатанныя въ свое время статьи Тютчева, раскрывая внутренній недугъ Европейскаго Запада, хотя и противопоставляють ему Россію, однакоже въ чертахъ довольно неопредъленныхъ и общихъ: будущее Россіи, ея историческое при-

вваніе, необходимыя и ближайнія задачи предлежащія ея разръшенію, рисуются предъ читателемъ какъ бы въ туманъ, только слегка нам'ячаются и какь бы съ нам'яреніемъ не досказываются авторомъ. Можно было бы даже предположить, что Россія для самого Тютчева опредълялась только одною своею противоположностью Западу, только своею отрицательною, обращенною къ Европ' стороною, но что о положительной ея сторонь, о будущихь историческихъ путяхъ Россіи, онъ имълъ лишь смутное представленіе, ограничивавшееся общими взглядами, чуждое всякихъ точныхъ и подробныхъ формуль. Немало удивятся многіе, когда увнають, что въ бумагахъ Тютчева, уже послъ его смерти, отыскана черновая Французская рукопись, содержащая планъ цълаго обширнаго сочиненія, преимущественно о политическомъ привванін Россін, -- сочиненія, изъ котораго последнія две напечатанныя его статьи были только отрывкомъ или отдёльными главами. Объ этой рукописи никому не было извъстно; никто никогда и не подозръваль ея существованія; можеть - быть. самъ Тютчевъ забылъ о ней, а если и не забылъ, то старался не вспоминать, какъ о недовершенномъ трудъ, какъ о живомъ укоръ въ безпечности и лъни... А можетъ-быть,и это въроятите, -- были и другія иричины, почему онъ нашель невозможнымь, или излишнимь доканчивать этоть трудь.. Какъ бы то ни было, но излагая выше содержание напечатанныхъ статей Тютчева, мы предпочли воздержаться отъ совивстнаго изложенія упоминутой черновой рукописи. Мы не сочли себя въ правъ смъщивать и какъ бы выставлять равносильными по значенію: мнізнія, обнародованныя Тютчевымь, следовательно признанныя имь самимь достаточно вредыми, обработанныя имъ въ окончательной формъ, — и мивнія, сохранившіяся только въ черновыхъ заміткахъ, которыя онъ имълъ полный досугъ докончить и обнародовать, и которыя однако же держаль двадцать пять льть подъ спудомъ. Тъмъ не менъе эти замътки очень важны, какъ выражающія ту сокровенную, задушевную думу автора, съ которою мы были до сихъ поръ лишь отчасти внакомы по неяснымъ намекамъ, разбросаннымъ въ статьяхъ и стихахъ, какъ прежде, такъ и поздне написанія заметокъ.

Рукопись помъчена 1849 годомъ, чъмъ свидътельствуется

вновь, какой обильный потокъ мысли вызвала въ Тютчевъ наружу Февральския революція, эта внезапно налетъвшая гроза, освътившая своими молнізми всю окрестность западнаго историческаго міра, во всей его современной, мало различаемой правдъ.

На заглавномъ листкъ читаемъ:

Россія и Западъ (La Russie et l'Occident).

## Программа.

- I. Положение дъль (Situation).
- II. Римскій вопросъ (Question romaine).
- Ш. Италія (L'Italie).
- IV. Единство Германія (L'Unité de l'Allemagne).
- Y. ABCTPIR (L'Autriche).
- VI. Poccia (La Russie).
- YII. Россія и Наполеонъ (La Russie et Napoléon).
- VIII. Россія и Революція (La Russie et la Révolution).
- IX. Будущность (L'Avenir).

Изъ предположенныхъ программою главъ, двъ, именно II-я («Римскій вопросъ и Папство») и VIII-я («Россія и Революція») были обработаны Тютчевымъ въ видъ отдъльныхъ самостоятельныхъ статей и напечатаны. ІХ-я глава («Будущность») значится только по программъ: въ рукописи ея нътъ вовсе. Затъмъ всъ остальныя главы имъются только въ наброскахъ: это въ свою очередъ подробныя программы для каждой главы. Кромъ того сохранилось нъсколько отдъльныхъ замътокъ, написанныхъ, какъ темы, для новыхъ статей или для разработки ихъ въ затъваемомъ трудъ.

Если общій выводъ изъ всёхъ этихъ черновыхъ набросковъ и поражаеть своею оригинальностью, то не менёе поражаетъ въ нихъ и логическая стройность мысли, непрерывающаяся взаимная цёпкость частныхъ выводовъ. Это не значить, чтобъ общій выводъ былъ безусловно вёренъ: въ исторіи народовъ часто появляются новыя, недовёдомыя для современниковъ движущія силы; часто, наоборотъ, сёмена, объщавшія богатую жатву, оказываются не всхожи, такъ что никакія логическія соображенія, основанныя только на извёстныхъ дан-

ныхъ, не могуть имъть притязанія на безопибочную разгадку народныхъ судебъ. Необходимо также принять въ расчетъ, что мы имъемъ дъло съ выводами, построенными четверть въка тому назадъ, слъдовательно еще до совершенія тъхъ громадныхъ политическихъ переворотовъ, которыми ознаменовались послъднія двадцать лътъ Европейской исторіи. Сдълавъ эту оговорку, передадимъ читателямъ содержаніе

Сдёлавъ эту оговорку, передадимъ читателямъ содержаніе рукописи, въ сжатомъ, но и возможно-полномъ очеркъ. Первая глава: «Положеніе дёлъ въ 1849 году» мало пред-

ставляетъ новаго для читателя, уже знакомаго съ печатными статьями Тютчева. Революція, говорить онъ, потерпъла въ настоящее время, пораженіе, но кръпче ли отъ того стали сами правительства? Какой Символо впры могуть они противо-поставить революціонному «Върую»? Что такое Революція? «Революція—такъ опредъляеть ее Тютчевъ — въ ея основномъ принципъ, самомъ существенномъ, самомъ первичномъ, есть чиствишій продукть, посліднее слово того, что въ теченіе трехъ въковъ условились называть цивилизацією Заnada. Это новъйшая мысль, вся, въ своей цъльности (la pensée moderne toute entière), со времени своего разрыва съ церковью». Мысль же эта: «апоесовъ человъческаго я въ самомъ буквальномъ смыслѣ слова»...«Но, говоря серьев-но, есть ли какой-либо другой символъ вѣры у западнаго общества, у западной цивилизаціи? Какимъ образомъ пре-держащія власти этого общества, которымъ столько в'вковъ сряду пришлось жить не въ какой-либо иной, а именно въ этой же самой умственной средв, какимъ образомъ станутъ онъ теперь изъ нея выбираться? И какимъ образомъ, не высвободясь оттуда, найдуть онв точку Архимеда, на которой бы могли утвердить свой рычать»? Объяснивъ нъсколькими примърами, что сама оффиціальная наука проповъдывала постоянно тъ самыя начала, которыхъ практическія послъдствія такъ пугають теперь и правительства, и общества, Тютчевъ ставить такое положеніе: «Революція, разнообразная до безконечности въ своихъ степеняхъ и проявленіяхъ, едина и тождественна въ своемъ принципъ, а изъ этого-то принципа,—надобно же наконецъ въ томъ признаться,—и вышла вся настоящая цивилизація Запада.... Мы не скрываемъ отъ себя необъятной важности такого признанія... Мы по всей въроятности - прибавляетъ онъ далъе -

Присутствуемъ неи бенирутствъ целой цивилизаціи... Вонечно, въ человъческомъ обществъ не все доктрина и правиле; независимо отъ нихъ, есть интересы вещественные, котерыкъ внолив или почти дестаточно въ обыкновенныя времена для огранденія иль правильнаго теченія... Есть наконецъ инстинкть самосохраненія. Но инстинкть самосохраненія, которымъ никогда не снасалась им одна разбитая армія, въ состояніи ди енъ, въ нонив монцовъ, уберечь двиствительнымъ образомъ обществе разрушающееся?... На этоть еще разъ предержащія власти, и общество имъ во следъ, етбили, правда, неследній натискъ Революціи, — но своими ли собственно силами, свеимъ ди законнымъ еруміємъ защитилась новъйшая цивилизація, эта либеральная цивилизація Запада, отъ нападавшихъ враговъ?!

Послѣ того, какъ Революція обнаружила свою страшную силу́ разрушенія и свою совершенную неспособность къ организаціи, къ возсозданію, пришла очередь—продолжаєть Тютчевъ — и ва правительствами показать міру, что «если они еще довольно сильны для противодѣйствія разрушенію, то не довольно сильны для созиданія. 1848 годъ подобенъ землетрясенію, которое конечно не всѣ поколебленныя имъ зданія превратило въ развалины, но за то тѣ, которыя устояли, дали такія трещины, что ежеминутно грозять паденіемъ».

Такова дилема, которая поставлена Западу историческою судьбою... Но чтобы сколько-нибудь предугадать будущія посл'ядствія такого его положенія, необходимо, по мнінію Тютчева, сойти съ западной точки зрінія и постараться уразуміть сліндующую простую истину (vérité vulgaire):

Европейскій Западъ — только одна половина великаго органическаго цълаго (d'un grand tout organique); трудности, повидимому неразрёшимыя, претерпъваемыя Западомъ, обрётуть себъ разрёшеніе только въдругой половинъ...

Эта другая половина—Европейскій Востокъ, Россія. Вотъ основная тема всего сочиненія. Остальныя главы, по плану автора, должны были показать, какъ въ частности каждый западно-Европейскій вопросъ примыкаеть къ Россіи и только въ ней одной находить себъ настоящій отвътъ.

Следующая затемъ ІІ-я глава: «Римскій вопросъ и Пап-

ство» была напечатана отдёльною статьею: она, какъ извёстно читателямъ, указываетъ исходъ Римскому и панскому вопросу только въ возстановленім древняю вселенскаго церковнаго единства, въ возвращенім христіанскаго Запада къ учевію и преданіямъ христіанскаго Востока.

III глава или черновой набросокъ III-й главы, посвященной Италін, не болёе вакъ сматая программа; но она темъ не менёе такъ вамёчагельна, такъ, не нашему миёнію, сочна мислью, что стоитъ цёлей статьи и открываетъ невые горизонты историческому совердамію. Воть эта программа:

Чего хочетъ Италія? Что въ этомъ хотъніи правда, что ложь? Правда: независимость, муниципальное державство (souveraineté municipale) съ федеральною связью,—изгнаніе чужестранца, Нъмца. Ложь: влассическая утопія, единая Италія съ Рамомъ во главъ. Римская реставрація \*).

Откуда ата утопія? Ея происхожденіе; ея роль въ прошломъ и до нашихъ дней.

Двъ Италія: Италія народная, Италія массъ, дъйствительная (celle du peuple, des masses; de la réalité). — Италія ученыхъ словесниковъ (des lettrés savants, — книжниковъ), революціонерствующихъ (révolutionnaires) съ Петрарки до Мадзини. Совершенно особенняя роль этой тенденціи книжниковъ въ Италіи. Ея значеніе. Это преданіе древняго Рима, Рима языческаго. Почему въ этомъ подобіи, въ этомъ призракъ болье дъйствительности въ Италіи, чъмъ гдълибо индъ (pourquoi се simulacre a plus de réalité en Italie qu'ailleurs)?

Италія Римская была Италією завоєванною. Вотъ почему и единство Италів, какъ разумбють его эти господа, Римское дбло, а вовсе не ІІталіянское (est un fait romain et nullement italien). ІІталія въ тъ времена была собственностью Рима, Римскою вещью, потому что Риму принадлежало И и перство (рагее que Rome avait l'Empire).

Здёсь мы должны пріостановиться для того, чтобъ, такъ сказать, условиться съ читателями въ пониманіи слова: l'Empire. Мы встрівчаемъ большое затрудненіе въ переводії этого слова на Русскій явыкъ. По видимому, слово очень ивв'єстное, но въ этомъ то и неудобство. У насъ слово имперія понимается только въ одномъ опреділенномъ значеніи, — въ

<sup>\*)</sup> Авторъ разумъетъ вдъсь попытку возобновить республику въ Римъ, какъ было въ 1848 г., какъ бывало и въ Средніе въка.

этомъ же кодячемъ смысть употребляется оно теперь и въ Западной Европъ, именно въ смысть монорхии крупнаго размпра, чиномъ выше королеоства. Между тъмъ l'empire или Латинское іmperium не только выражаеть вообще идею власти (je n'ai pas d'empire sur moi-même, imperium alicujus contemnere), но есть въ то же вреин терминъ историческій, означающій собою и историческій факть (Римскую Имперію), и связанный съ нишь историческій, политическій принципь. Тютчевь употребляєть слово l'empire именно въ этомъ смысль, — и на этомъ историко-политическомъ терминѣ, какъ на оси, вращается вся основная мысль его сочиненія. На французскомъ языкъ слово l'empire легко отвлекается отъ того узкаго значенія, въ которомъ оно обыкновенно употребляется въ наши дни и возстановляется въ своемъ настоящемъ внутреннемъ объемѣ; по русски же за словомъ имперія установился одинъ только смыслъ, чисто внѣшній, не предполагающій никакого историческаго происхожденія. не предполитиющие нивакого исторического происхождены. А между тёмъ, въ этомъ-то историческомъ содержании слова вся и сила. Въ самомъ дёлъ, отчего Германія, сплотивнись, поспъшила пожаловать себя въ Имперію? почему Франція при Наполеонъ величается Имперією? почему Султанъ— и тотъ даже считаеть очень и очень лестнымъ для себя императорскій титуль, которымь, уже совершенно безсмысленно, чествують его Европейцы? Причина въ томъ, что съ словомъ «Имперія» связывается представленіе объ Имперіи Римской, о великой оселенской, единой имперін, которой образъ преподанъ Европейскому міру Римомъ и запечатлёлся въ исторической памяти двухъ тысячельтій. Послѣ паденія Рима, въ средневъковой исторіи, съ этимъ словомъ соединялось не только представление о Римской Имперіи, но и притязаніє на наследіе Римскаго владичества, притизаніе на такое же единое и верховное господство въ міре. Конечно, такія притазанія теперь оставлены, даже забыты, и слово обратилось въ титулъ, не представляющій собственно никакого смысла. Иначе было бы трудно и объяснить, какъ могуть въ Европъ существовать другь подлъ друга и называться «Имперіями» три державы, когда самый историческій терминъ «Имперія» предполагаеть только одну, а не нѣсколько Имперій, когда именно въ этомъ значеніи державы единственно верховной

и заключается весь смысль, все обаяніе титула. Но несмотря на противорьчіе титула съ его двиствительнымъ современнымъ значеніемъ, онъ и понынь составляетъ предметь честолюбивыхъ домогательствъ народовъ и королей, хотя никто не умьль бы опредвлить: какое количество квадратныхъ миль земли, какая цифра населенія и какая числительность войска даютъ право на имперскій титуль. Тютчевъ, въ своихъ статьяхъ, нщетъ вовратить слову «Имперія» его законный и реальный историческій смысль. «Имперія едина по своему существу» говорить омъ далье, въ одной взъ своихъ замътокъ: это названіе, со всёми своими аттрибутами, по его мнънію, можетъ принадлежать законно только одной державь—Россіи.

Мы сочли нужнымъ теперь же, во избълание недоразумъній, опредълить то вначеніе, какое придается Тютчевымъ слову: l'Empire, и для этого забъжали нъсколько впередъ, предваряя постепенное разъяснение мысли автора въ посавдующемъ радв его черновыхъ заметокъ. Русское слово «царство» шире смысломъ иностраннаго слова «имперія» въ Русскомъ употребленіи; царствами называеть Библія древнія всемірныя монархіи, предшествовавшія Римской (Ассирійское, Македонское и пр.); царями именовала древняя Русь и Византійскихъ императоровъ; но это слово лишено общеевропейскаго значенія, и сама Россія, при Петръ Великомъ, перевела для Европы свое название «Царства,» допускающее всевозможное разширеніе смысла, словомъ «Имперія», какъ названіемъ, выражающимъ, по понятіямъ Европы, наивысшее государственное могущество.— Мы будемъ переводить встръчающееся у Тютчева слово: l'Empire, словомъ: «Имперія» придавая ему условленный, объясненный нами смыслъ. Возвращаемся къ черновому наброску Тютчева объ Италін:

Что такое Имперія? Это уполномочіє (c'est une délégation). — Права штъ сообщаємыя. Эти права утрачиваются витстъ съ Имперіей. Это и произошло съ Римонъ .. Но такъ какъ престолъ Имперіи уже болбе не въ Италів, то нътъ долбе и повода для ея искусственнаго единства. Къ ней, съ полнымъ правомъ, возвращаются и ея независимость и ея мъстныя преданія.

Удаленіе Имперів изъ Рима и перенесеніе ея на Вестовъ; — это та

христіанская данная, которую языческая данная старается отрицать (c'est la donnée chrétienne que la donnée payenne cherche à nier). И вотъ почему эта последняя и не разуметь истины въ положеніи Италіи.

Италія возвращенная внутренней свобод'ї, но лишенная Имперіи (depouillée de l'Empire), — Италія лишенная Имперіи, но не способиля обойтись безь имперской власти. Имперская власть — это связка пука (c'est le lieu du faisceau). Отчого эта власть никогда не получала того объема, на который мизла право?

Она была парализована Папствомъ.

Борьба Папства съ Имперіей, ся посатдетвія для Италін.

Римское Папство и Германская Инперія. Оба — похитители власти, увурпаторы относительно Востона: сначала сообщинии, потоиъ враги. Италія—ихъ спорная добыча. Оттуда вев ея бёдствія. Быстрый взглядъ на всю эту печальную исторію... Оба призывають въ Италію чумезенца, который въ ней и поселяется. — Папство, хотя и умаленное, все еще удерживаеть Римъ—центръ міра. Имперія, обрушась, завъщаеть Италію Австрійскому владычеству. Послёдняя борьба. Австрія болье чумая чёмъ когда либо (plus étrangère que jamais). Италія раздираемая сильнъе чёмъ когда либо.

По мъръ сближенія Папства съ Австріей, дъло (la cause) Итальянской независимости отождествляется все болье и болье съ дъломъ Революціи. Величайшая опасность положенія.

Французское вившательство въ интересъ Революціи способно лишь еще болье усилить эту опасность. Раздоръ, — внутренняя междоусобная борьба всъхъ элементовъ. Положеніе безвыходное.

Вдинственный возможный выходъ:

Возстановление Имперім. Секуляризація Папства.

Могутъ возразить, что выходъ нашелся, и не тотъ, какой указанъ Тютчевымъ, что свътская власть у Папы отнята, Италія объединена и наслаждается миромъ безъ возстановленія той имперіи, которую разумветъ авторъ. Но даже оставляя въ сторонъ вопросъ о върности выводовъ Тютчева, мы считаемъ нужнымъ замътить, что свътская власть Папы уничтожена только на фактъ, путемъ насилія, а не въ принципъ и не въ сознаніи католическаго міра; что единство Италіи едвали кто согласится признать дъломъ ръшеннымъ. Италія съ своимъ населеніемъ, совершенно равнымъ населенію Пруссіи, могла освободиться отъ чужеземца и объединиться только благодаря Франціи и потомъ Пруссіи, —

благодаря ихъ победамъ и пролитой ими крови: предоставленная сама себъ. Италія ознаменовала себя пораженіемъ при Кустоцив. Она не въ состечни создать никакой грозной военной силы и не предъявляетъ никакихъ задатковъ серьезной политической жизни. Не усматривается никакой причины, никакого raison d'être быть ей единою монархіей. Но при отсутствін элементовъ, способныхъ совдать изъ нея крупный, исполненный значенія политическій органивых, въ ней немало гивздится элементовъ внутренняго раздора, разрушительныхъ и революціонныхъ. Нельзя не вспомнить словъ Тютчева, что «Италія не можеть обойтись беза имперской власти, хотя сама лишена Имперіи», по тему поводу, что Имперія Францувская дала ей настоящее бытіе, а Имперія Германская его довершила и досель поддерживаеть: пошатнись Германская Имперія, и положеніе Италіи станетъ снова ненадежнымъ: собственными силами и средствами она жить не можеть.

Въ отдъльныхъ замъткахъ Тютчева мы находимъ еще слъдующія строки относительно Италіи:

Есть двъ вещи одинаково вообще ненавидиныя въ Италіп: Tedeschi и Pretri (Нъмцы и Попы). Какая же держава была бы въ состояніи освободить Италію отъ тъхъ и другихъ, не доставляя прибыли Революціи и не разрушая Церковь? Эта держава, если она существуєть, естественная покровительница Италіи.

Не нужно, кажется, и объяснить, какую державу понимаеть здёсь Тютчевъ. Франція и Пруссія, если и освободили Италію отъ Tedeschi и Pretri, то вмёстё съ тёмъ и усилили стихію революціонную,—не только антиклерикальную, но и антихристіанскую, или по крайней мёр'в антицерковную.

Другая замѣтка, имѣющая связь съ статьею о Римскомъ вопросѣ:

Есть тольно одна свётская власть (ponvoir témporel), опирающаяся на Вселенскую Церковь, которая могла бы преобразовать Папство, не разрушая Церков. Такой власти некогда не существовало и не могло существовать на Западъ. Воть ночему всё свётскія власти Запада, оть Гогенштауффековь до Наполеона, во всёхь своихь распряхь съ Папою, кончили тёмъ, что приняли къ себё въ союзники привцинъ антихри-

стіанскій, какъ поступным и такъ-называемые реформаторы, и по такой же причинъ...

Это замъчаніе поразительно върно: въ борьбъ съ Папою, свътскимъ властямъ Запада недостаеть настоящей точки опоры: противъ искаженнаго церковнаго принципа должно быть выставлено знамя высшаго, истиннаго церковнаго начала, а его - то и недостаетъ... Но перейдемъ къ главъ IV - ой: «Единство Германіи.» Она также написана въ формъ программы, которую и приводимъ вполнъ:

Что такое Франкфуртскій парламенть? Взрывъ Германів идеологовъ (l'Allemagne-idéologue). Германія идеологовъ; ся исторія. — Военная идея (l'idée militaire), — вто ся собственное твореніе. Она исходить не отъ массъ, не изъ исторіи. Это доказывается утопіей, отсутствіемъ чувства дъйствительности, въ которомъ никогда нътъ недостатка у массъ, и всегда недостатовъ у внажниковъ.

Это мивніе, можетъ-быть и справедливое относительно затви Франкфуртскаго парламента 1848 года, которыми оно и вызвано, не представляетъ особеннаго современнаго интереса; но за то следующія строки касаются самаго животрепещущаго изъ современныхъ вопросовъ:

Единство Германіи... Европейское преобразованіе... Но гдё же условія для этого? Чёмъ была старая Германская Имперія во времена своего могущества? Имперіею, у которой душа была Римская, а тёло Славянское (завоеванное у Славянъ, conquis sur les Slaves). Въ томъ, что было Нёмецкаго, не содержалось матеріала необходимаго для Имперів.

Между Франціей, которая повисла надъ Рейномъ, и Восточной Европой, тяготъющей къ Россіи, есть мъсто для независимости, но нътъ
мъста для первенства... А такое политическое условіе бытія, почетное,
но не дающее преобладанія, требуетъ федераціи и несовивстно съ единствомъ. Ибо единство, система объединяющая, предполагаетъ призвавіе,
а у Германіи его уже нътъ! (саг l'Unité, le système unitaire, suppose
une mission, et l'Allemagne n'en a plus!)...

Но даже и въ этихъ тъсныхъ предъдахъ возможно ди для Германіи органическое единство?

Дуализмъ присущій Германіи. Имперія была заклинательною формулою, для него предназначенною; но эта формула оказалась недостаточною. Имперія осуществилась, но разд'єднишись между двумя: дуализмъ устоялъ м сквозь Имперію (l'Empire réalisé à deux: le dualisme persistant à travers l'Empire).

Имперія. То, что было ея душою, разбито Реформаціей, и наобороть Реформаціей освящень дуализмь. Тридцатильтняя война дала ему организацію. Дуализмь — ставшій нормальнымь состояніемь Германіи. Ав стрія—Пруссія. Тавъ продолжалось и до нашихь дней. — Россія, истинная Имперія, присоюзивь ихъ въ себъ, усыпила антагонизмь, но не упразднила его. — Съ устраненіемъ Россіи, возобновляется и война. Единство невозможно по принципу, потому что: съ Австріей — ивть единства; безъ Австріи — ивть Германіи. Германія не можеть стать Пруссіей, потому что Пруссія не можеть стать Имперія предполагаеть завонность. Пруссія же незакомна (avec l'Autriche point d'unité; sans l'Autriche — point d'Allemagne. L'Allemagne ne peut pas devenir Prusse, parceque la Prusse ne peut pas devenir Empire. Empire suppose légitimite: la Prusse est illégitime).

Имперія — индъ (l'Empire est ailleurs). Покамъстъ будуть двъ Германіи. Это ихъ природное состояніе. Единство придетъ имъ извиъ.

Въ числъ отдъльныхъ замътокъ есть слъдующая замътка подъ заглавіемъ: «Единство Германіи», писанная также въ 1849 году.

Весь вопросъ объ единствъ Германіи сводится теперь къ тому: ръшится ли Германія стать Пруссіей... Само собою разумъется, надобно, чтобъ Германія захотъла этого добровольно. Потому что принудить ее силою—Пруссія не въ состояніи. Чтобы принудить силою—вибются только два средства: революція— средство невозможное для законнаго правительства; завоеваніе—невозможно по причинъ сосъдей.

Съ другой стороны, Прусскій король, по самому свойству своего происхожденія, никогда не можеть быть императоромъ Германскимъ. Почему же это? По той же причинъ, почему Лютеръ никогда бы не могь сдълаться папой...

Слёдуеть ли, въ виду совершившихся фактовъ, признать соображенія и выводы Тютчева ошибочными?.. По видимому сбылось именно то, что ему казалось несбыточнымъ: вопреки его словамъ, Германское единство состоялось, и состоялось именно безъ Австріи и посредствомъ Пруссіи, и императоромъ Германскимъ сталъ никто другой, какъ Прусскій король... Дъйствительно, Тютчевъ 1848 году не предвидълъ

событій ни 1866 г., ни 1870 года: «сосёди» не помінали «завоеваніям» Прусссів. Онъ упустиль, можеть быть, изъ виду логическую необходимость для протестантского раціонавиду логическую необходимость для протестантского раціона-лизма дойти, въ последовательномъ своемъ развитіи, до ре-альнато своего выраженія въ государственной форме,—про-явить наружу всю свою зиждительную силу, сколько ея у него ямется. Взоръ Тютчева быль очевидно устремленъ только на конечные результаты, не останавливаясь на возможныхъ промежуточныхъ случайностяхъ, способныхъ, по его мнёнію, только задержать, но не отвратить развязку. Да и самое смелое воображение едвали въ то время отважилось бы даже предположить картину тёхъ ужасовъ, какихъ мы были зрителями въ 1866 году. Можно ли было ожидать, во второй половинъ XIX въка, такого беззастънчиваго нарувторой половинѣ XIX вѣка, такого беззастѣнчиваго нарушенія трактатовъ, договоровъ, связей, однимъ словомъ—всѣхъ
гарантій общественнаго бытія, какія придуманы пресловутою
Европейскою цивилизаціей? Мыслима ли была внутренняя
междоусобная, кровавая война въ мирной, просвѣщенной,
многоученой и книжной Средней Германіи, гдѣ, казалось,
каждая пушка упирается лафетомъ въ какой-нибудь университетъ, а дуломъ въ музей, библіотеку, академію?
Германія повидимому объединилась и славитъ свое единство. Но на такое объединеніе не было того добровольнаго
согласія, которое считалъ Тютчевъ необходимымъ. Она объединилась, выкинувъ за бортъ Австрію, но вмѣстѣ съ Австріей и Нѣмецкій элементъ Австрійской монархіи, сильный
не столько числительностью, сколько историческими преда-

Германія повидимому объединилась и славить свое единство. Но на такое объединеніе не было того добровольнаго согласія, которое считаль Тютчевъ необходимымъ. Она объединилась, выкинувъ за борть Австрію, но вмѣстѣ съ Австріей и Нѣмецкій элементъ Австрійской монархіи, сильный не столько числительностью, сколько историческими преданіями и своимъ значеніемъ историческаго политическаго центра для католическаго населенія Германіи. Германская новѣйшая Имперія возникла не органически, но чрезъ завоеваніе. Она скрѣплена не нравственными узами, не тяготѣніемъ, свободнымъ и естественнымъ, частей къ центру, а «кровью и желѣзо» возведены ею въ принципъ, оправданы теорією, поставлены на раціональныя основы. Ею не только проявлено на фактѣ, но и провозглашено какъ руководящее начало: право сильнаго. Наконецъ, по роковому закону логики, Германская Имперія объявляетъ сама себя несовмѣстимою съ свободою вѣрующей совѣсти и съ церковною стихіей христіанскаго общества, и пытается снова закрѣпо-

стить освобожденную христіанствомъ человъческую личность, снова поработить христіанскій міръ языческому государственному принципу. На такомъ отрицаніи всёхъ нравственныхъ органическихъ началъ не можетъ быть созиждено ничего прочнаго,—несмотря ни на какую грозную вещественную силу, ни на какую безпощадную послъдовательность раціонализма. Напротивъ, именно въ силу этой послъдовательности,—непремъннаго свойства раціонализма, — результаты внутренняго противоръчія, которымъ проникнуто насквозьнасильственное Германское единство, не замедлятъ оказаться наружу. «Антагонизмъ—повторимъ слова Тютчева — только былъ усыпленъ, но не упраздненъ»...

Можетъ-быть пройдетъ и не мало времени, прежде чъмъпротестантскій раціонализмъ докажетъ и въ мірѣ политическомъ такую же свою зиждительную несостоятельность, какую проявиль въ мірѣ духовномъ,—но настоящая историческая полоса, въ которую вступила Германія, по нашему
мнѣнію, нисколько не колеблетъ ни основныхъ положеній,
ни выводовъ Тютчева относительно будущности имперскаго
единства Германіи.

Набросокъ V главы заключаетъ въ себѣ слѣдующую программу статьи объ Австріи.

Какое было значеніе Австрів въ прошловъ? Она выражала фактъ преобладанія одного племени надъ другивъ (le fait de la prédominence d'une race sur une autre): племени Нъмецкаго надъ Славянскивъ. Какъ было возможно такое явленіе? При какомъ условів?... Объясненіе этого явленія— объясненіе историческое— только династическое (son explication historique, seulement dynastique).

Фактъ Нъмецкаго преобладанія надъ Славянами — ослабленный (infirmé) Россіей — уничтоженный послъдними событіями....

Тютчевъ писаль это въ 1849 году, и по свойству своей мысли переносился, чрезъ времена и лъта, къ крайнему исходу опознаннаго его аналивомъ положенія дълъ. Начало уничтоженія Нъмецкаго господства надъ Славянами онъ видълъ, какъ мы знаемъ изъ одной отдъльной замътки и изъ напечатанныхъ его статей, въ событіи Венгерской войны, во вмъшательствъ Россіи во внутреннія дъла Австріи, въ помощи

оказанной Россіей Хорватамъ и Сербамъ, возставшимъ противъ готовившагося имъ Мадьярскаго ига.

Что такое Австрія теперь и чёмъ она думаєть быть?.. Ставши конституціонною, Австрія провозгласила Gleichberechtigung, равноправность для различныхъ народностей... Какое же ея значеніе? Система ли это общаго неутралитета? Или чистое отрицаніе? Но существованіе большой державы, основанное на отрицаніи, возможно ли? Законъ конституціонный— законъ большинства, а такъ какъ большинство въ Австріи Славянское, то стало-быть Австрія—Славянское Будущее (l'Avenir slave)? Правдоподобно ли это, возможно ли даже?

Можеть ли Австрія перестать быть Нёмецкою, не переставь быть вообще?... Отношенія между обомим племенами—политическія и физіологическія. — Нёмецкій гнеть не только гнеть иолитическій, но во сто разь хуже, ибо истекаеть изь той мысли, что преобладаніе Нёмца надъ Славяниномъ—право естественное. Отоюда неразрёшимое недоразумёніе и вёчная ненависть. Слёдовательно — невозможность испренней равноправности... Таккиъ образомъ провозглашенное Gleichberechtigung только обмань.

Австрія — держава Нѣмецкая и останется Нѣмецкою. Что изъ этого выйдеть? Непрестанная междоусобная брань различныхъ не-Нѣмецкихъ народностей съ Нѣмцами Вѣны, также какъ и самихъ этихъ національностей другъ съ другомъ, при посредствъ конституціонной законности. И такимъ образомъ Австрійское госмодство, вийсто того чтобъ быть гарантією порядка, послужитъ только закваскою для революціи. — Славянскія населенія — вынужденныя стать революціонными, ради охраненія своей національности противъ Нѣмецкой власти....

Венгрія. Въ кругу Имперін Славянской, она бы, вполив естественно, удольствовалась твиъ подначальнымъ мёстомъ, которое ей указывается самимъ ея положеніемъ,—но сегласится ли она отъ Австрін принять тв условія бытія, въ которыя последняя замышляеть ее поставить?...

Важныя затрудненія, — спасности проистекающія отсюда для Россіи, — наконець совершенная для нея нестерпимость такого положенія (finalement impossibilité résultant de tout ceci pour la Russie).

Послъ этого возножна ли Австрін? и для чего бы ей существовать?

Послъднее размышленіе.

Австрія въ глазахъ Запада не вибеть другой ціны, какъ быть ант ир усскою вдеею, — противодійствіемь Россіи (n'a d'autre valeur qu'une conception antirusse), а между тъмъ ей и существовать нельзя безъ помощи Россіи...

Въ отдёльныхъ замёткахъ Тютчевъ говорить въ томъ же синслё:

Австрія не имъстъ болье причины для бытія (raison d'ètre). Было сказано: «Еслибъ Австрія не существоваля, нужно было бы ее выдумать», — а зачъмъ? Затъмъ, чтобъ создать изъ нея орудіе противъ Россія? Но событія только-что доказали, что содъйствіе, дружба, покровительство Россій—условіе жизни для Австрій...

Событія не перестають доказывать эту истину и теперь. Внутренній миръ Австрін зависить вполнъ отъ Россіи. Нътъ силы способной заклясть эту зависимость, кром'й доброй воли самой Россін; потому что такое положеніе діль истекаеть изъ естественныхъ ся свойствъ, какъ единой Славянской державы. Отдалясь отъ Россін, Австрія потеряла Италію и свое мъсто въ Германіи. Она вновь ищетъ сближенія съ Россією, т. е. ищетъ ограды противъ новаго раздробленія извиж и домашнихъ междоусобій. Весь внутренній строй бытія этого государства характеризованъ Тютчевымъ еще въ 1849 году такъ върно, что къ этой характеристикъ и въ наше время прибавить ръшительно нечего, кромъ того, что положение Австрін ухудінилось, и что вопросъ Славянскій и вообще вопросъ о національностяхъ въ этой несчастной монархін еще ярче явиль свою нераврёшимость, несмотря на всю отчаянную эквилибристику государственныхъ правителей. Австрія перестаеть или уже перестала сама въ себя върить. Вопросъ о существованіи Австріи, той Австріи, какую мы знаемъ, есть очевидно только вопросъ времени. Ея жизнь, если не спасти, то по крайней мъръ продлить могло бы еще только открытое и искреннее признаніе себя христіанскимъ центромъ для Запада, оплотомъ церковной стихіи въ Европъ,-но она упускаетъ изъ рукъ и эту единственную точку опоры, увлекаемая антихристіанскимъ и революціоннымъ элементомъ Европейской цивилизаціи. Какая же судьба ся Славянскихъ племенъ?... Свое «послъднее размышленіе» объ Австрін Тютчевъ заканчиваеть следующими словами:

Такое положение вибеть ли задатии жизни (т. е. служить, по высли

Запада, противодъйствиемъ Россіи и жить только при помощи Россіи)? Вопрось для Австрійскихъ Славянъ сводится къ слъдующему: или остаться Славянами, ставъ Русскими,—или же стать Нъмцами, оставансь Австрійцами (ou rester Slaves en devenant Russes,—ou devenir Allemands en restant Autrichiens).

Послъдняя фраза вызоветь, мы знаемъ заранъе, цълую тучу недоразумъній, возраженій и возгласовъ, преисполненныхъ либеральнаго негодованія. Автора обвинять задникь числомь въ панславизмъ старой руки, въ узкости взгляда, въ завоевательныхъ замыслахъ, въ желаніи прикръпить къ Россіи вательных замыслахъ, въ желаніи прикрыпить къ Россіи всёхъ Славянъ Австрійской имперіи. Такое обвиненіе будетъ совершенно ошибочно,—хотя, конечно, Тютчевъ никогда не раздёляль тёхъ возврёній на Славянскую политическую будущность, которыя въ такомъ ходу у вождей Чешской національной партіи и у такъ-называемой «интеллигенціи» прочихъ Славянскихъ народностей... Мы уже приводили выше одно письмо Тютчева къ Русской дамъ въ Прагу, по поводу Славянъ. На основаніи этого письма и на основаніи другихъ вянъ. На основаніи этого письма и на основаніи другихъ данныхъ, мы можемъ удостовърить, что Тютчевъ подъ словомъ «стать Русскими» вовсе не разумьєть ни государственнаго закрыпощенія, ни обрусвнія въ тысномъ смыслы слова. Употребивъ это выраженіе, въ черновой замыткы, для краткости, онъ даетъ ему тотъ смысль, что Славяне или должны стать гражданами Греко-Славянскаго міра, котораго душою, безъ сомнынія, можетъ быть и есть только Россія,—или же погибнуть прежде всего духовно, т. е. угратить сеою нрав-ственную народную самостоятельность. Мы впрочемъ уже и выше излагали сущность мижнія Тютчева, состоящую въ томъ, что Славяне неправославные могутъ спасти въ себъ Славянскую народность только подъ условіемъ возвращенія къ православію: то-есть возстановленія единства и общенія церковнаго со всёмъ православнымъ Востокомъ или, собственно говоря, съ Россіей. Только тогда, а не иначе, могутъ они надъяться пріобщиться и къ судьбъ Россіи,—а въдь только Россіи, по совнанію самого Запада, принадлежить будущность... Въ противномъ случав, упорствуя въ сохранени латинства или протестантства, они естественно обрекають себя судьбъ Западной Европы, съ которою они и безъ того связаны своею исторіею и цивилизаціей,—судьбъ народовъ ка-

толическихъ и протестантскихъ, въ которой только слепецъ можетъ не видеть логическое развитие двухъ міровыхъ факторовъ, двухъ просвътительныхъ началъ: церковно-Римскаго и Нѣмецко-протестантскаго. Слѣдовательно, отказываясь отъ объединенія съ Россією въ вѣрѣ, Западные Славяне сами готовять себѣ участь, подготовленную Западу принципомъ Римскаго церковнаго авторитета и принципомъ Реформаціи,—т. е. раціонализмомъ съ его крайнимъ выраженіемъ въ Революціи и въ новъйшей Германской имперіи. Эту ли участь жаждуть раздёлить съ западными иноплеменниками Австрійскіе Славяне? Если же нёть, то на какую иную участь могуть они надёнться, съ такою гордостью отчураясь Россіи? Не могуть же они вообразить, что, допустивь въ свою жизнь причины общія со всёмъ Западомъ, они однако же застрахованы оть общихъ послёдствій; что имъ однимъ удастся спастись среди историческаго стремительнаго потока, охватывающаго Западную Европу, и создать себъ свою особенную политическую будущность, — создать притомъ съ помощью не какихъ-либо новыхъ, а старыхъ же, Европейскихъ же, элементовъ, и не во имя какого-либо высшаго духовнаго на-чала, а только во имя внъшней племенной индивидуальности и филологическаго различія? Если даже Славяне и мечтають о какой-либо. федераціи могущей возникнуть на развалинахъ Австріи, то мыслимо ли, чтобъ эта федерація могла существовать ея собственными средствами, внъ объединяющаго цемента—Россіи? Однимъ словомъ, вопросъ для Западныхъ Славянъ ставится просто и прямо: или объединеніе съ Россіей, или объединеніе полное и окончательное съ Западною Европою, т. е. утрата Славанской національности. При этомъ «объединеніе съ Россіей» вовсе не означаеть ни бунта, ни другаго какого-либо насильственнаго дъйствія относительно Австрійскаго правительства; оно предлагается Тютчевымъ вовсе не въ видъ настоятельной практической мъры: оно требуется только въ области Славянскаго самосознанія,—къ тому же прежде всего какъ объединеніе дуковное, или точнъе церковное. Вотъ что писалъ Тютчевъ въ письмъ къ княгинъ Е. Э. Трубецкой отъ 6 Декабря 1871 года въ Прагу:

Понятно, что въ Прагъ не очень удовлетворены нашимъ политическимъ образомъ дъйствій относительно Славянъ. Даже и здъсь на мъстъ онъ

возбуждаеть въ насъ, и во мев не изъ последнихъ, нетеривніе и досаду. Конечно, было бы очень желательно, чтобы въ оффиціальныхъ сферахъ нашей политики существовало разумъніе нашихъ отношеній къ Славянамъ болъе истинное, болъе сознательное, болъе національное. А между тъмъ, върьте, позади всего этого невъжества и всего этого проявленія слабости, есть, даже почти и нескрытое, Провиданіе. Въ виду последнихъ совершившихся обстоятельствъ, наше оффиціальное воздержаніе всего лучше служить великому ділу, ділу Славянь столько же, сколько и нашему. Болъе прямое вившательство съ нашей стороны усворило бы столкновеніе, и это столкновеніе, въ случав схватки, мало теперь въроятной, привело бы не то что къ преждевременнымъ родамъ, а къ положительному выкидышу... Въ настоящій часъ Россія, по отношенію къ Западу, по отношенію особенно къ Германін, оказываеть большую услугу Славянскимь интересамь своимь всемогущественнымъ бездъйствиемъ, чъмъ какую могла бы оказать ръшительнымъ дъйствіемъ, которое теперь только бы прервало существенное дъло Россіи, дъло только еще начатое, объединенія и ассимиляціи. Помимо всякой дъятельности оффиціальной, самому Русскому обществу, той его сторонъ, которая всего болъе независима и національна, слъдуеть теперь способствовать довершению этого важнаго дела, умножая всёми возможными мёрами взаимныя съ Славянами сношенія: въ области церковной, въ искусствахъ, художествахъ, -- однимъ словомъ, всякаго рода общение: оно только одно можеть приминуть къ России разсъянныхъ членовъ великой семьи. То, что я говорю, совстиъ не ново; но если оно поймется широко и приложится къ дълу разумно и съ убъжденіемъ,то въ немъ вся сущность задачи. Великая, огромная служба, которую мы, своимъ образомъ дъйствій, служимъ теперь Славянамъ, завлючается въ предохранения ихъ отъ всякого витшательства извив, отъ всякого чужеземнаго нашествія, - въ обезпеченій имъ всёхъ шансовъ fair-play, какъ говорятъ Англичане. Нашъ договоръ, по ихъ поводу, напоминаетъ нъсколько договоръ Господа съ дьяволомъ по поводу върнаго раба Іова: дыяволу хоть и дозволено было теснить и мучить Іова всячески, но подъ условіемъ не касаться его души... А такъ какъ Россія, будучи тыть что она есть, самою сдержанностью своею налагаеть всымь другимъ уважение къ международному праву, то будьте увърены: ни одна частичка Славянскаго племени, въ Турціи ли или въ Австрій, не можетъ уже отнынъ политически погибнуть, т. е. лишиться своей народности (se dénationaliser), только чтобъ унвла и хотвла бороться... Это положительно...

Кажется, это письмо служить достаточнымь комментаріемь къ вышеприведеннымь строкамь V главы, и выставляеть ихъ въ настоящемь свёть. Намь думается, что данная Тютчевымь постановка вопроса не допускаеть даже и возраженія,—потому что вопрось сводится собственно къ тому: хотять ли Славяне остаться Славянами или нёть? Здёсь кстати привести слёдующія строфы изъ его прекраснаго стихотворенія къ Славянамь по случаю Славянскаго съёзда въ Россіи въ 1867 году.

Не даромъ васъ звала Россія На празднавъ мира и любви; Но знайте, гости дорогіе, Вы здёсь не гости, вы—с в о и!

Вы дома здёсь, и больше дома, Чёмъ тамъ, на родинё своей,—— Здёсь, гдё господство не знакомо Иноязыческихъ властей!

Здёсь, гдё у власти и подданства Одинъ языкъ, одинъ для всёхъ, И не считается Славянство За тяжкій первородный грёхъ...

Хотя враждебною судьбиной И были мы разлучены, Но все же мы—народъ единый, Единой матери сыны!

Но все же братья мы родные... Вотъ, вотъ что ненавидятъ въ насъ: Вамъ—не прощается Россія, Россіи—не прощаютъ васъ...

Давно на почвъ Европейской, Гдъ ложь такъ пышно разрослась, Давно наукой фарисейской Двойная правда создалась.

Для нихъ-законъ и равноправность, Для насъ-насилье и обманъ, И закръпила стародавность Ихъ вакъ наслъдіе Славянъ...

Опально-міровое племя, Когда же будещь ты народъ? Когда же упраздинтся время Твоей и розни и невзгодъ,

И грянетъ кличъ къ объединенью И рухнетъ то, что дълитъ насъ?.. Мы ждемъ и въримъ Провидънью: Ему извъстны день и часъ...

И эта въра въ правду Бога Ужъ въ нашей не умретъ груди, Хоть много жертвъ и горя много Еще мы видимъ впереди...

Онъ живъ—Верховный Проимслитель, И судъ его не оскудълъ, И слово—царь-освободитель— За Русскій выступить предъль!

Въ этихъ строфахъ выражена задушевная дума всей жизни Тютчева,—та же самая, что и въ черновой его рукописи,— съ тою разницею, что въ послъдней онъ чертилъ себъ самые отдаленные, конечные логические выводы изъ основныхъ положений. Въ томъ же 1867 г., по случаю того же събзда, онъ сдълалъ слъдующую приписку въ послании къ Ганкъ, писанномъ еще за границей:

Такъ взывать я, такъ гласиль я. Тридцать лътъ съ тъхъ поръ ушло: Все упориве насилье, Все назойливъе зло.

Ты, стоящій днесь предъ Богомъ, Мужь добра, святая тінь: Будь вся жизнь твоя зологомъ, Что придеть желанный день.

За твое же постоянство за нескончаемой борьбъ,

Первый праздникъ всеславянства Приношеньемъ будь тебъ!

Возвращаемся снова къ предположенному Тютчевымъ сочиненію: «Россія и Западъ», — именно къ главъ: «Россія и Наполеонъ», т. е. Наполеонъ І. Хотя она въ рукописи поставлена VII-ю, а не VI-ю, однако мы считаемъ удобнъе, при нашемъ изложеніи, измънить этотъ порядокъ, руководясь общимъ ходомъ его мысли, который состоитъ, кажется, въ томъ, чтобы сначала раскрыть истинное политическое положеніе западныхъ странъ и неизбъжную, роковую связь ихъ судебъ съ судьбою Россіи, — затъмъ уже опредълить значеніе и призваніе Россіи, самой въ себъ. Къ наброску о Наполеонъ мы присоединяемъ и отдъльныя замътки.

Реторика по поводу Наполеона-говорить Тютчевъ-заслонила историческую дъйствительность, сиысла которой не поняла и поэзія. Это центавръ, который одном половином своего тъла-Революція... Исторія его помазанія на царство (l'histoire de son sacre) — символь всей его исторін. Онъ хотвав въ своемь лиць инропомазать (sacrer) Революцію, что и претворило его парствование въ пародию серьезнаго свойства, въ пародію Карла Великаго. Ему недоставало сознанія своего права, и вотъ отчего онъ всегда игралъ роль: именно эта примесь суетности (се quelque chose de mondain) и отнимаеть всякое величе у его величія. Попытка возобновить Карла Великаго была не только анахронизмомъ, какимъ она была и для Людовика XIV и для Карла V, -- но сама въ себъ зазорнымъ противоръчемъ (un scapdaleux contre-sens), ибо она производилась во имя власти-Революціи, которая самое существенное свое призвание поставила именно въ томъ, чтобъ стереть всякой слъдъ, до послъдняго, отъ творенія Карла Великаго. — Революція убила Карла Великаго; Наполеонъ котвлъ его передвлать. Но со времени появленія Россін, Карлъ Великій уже сталь невозможень. Отсюда неизбъжное столкновение между Россиею и Наполеономъ.

Противорвнія въ его чувствахъ относительно Россіи. Влеченіе и отвращеніе. Еслибъ онъ и хотвлъ раздвлить съ нею Имперію, онъ не могъ бы этого сдвлать. Имперія—принципъ, она недвлима (l'Empire est un principe, il ne se partage pas)... (Если исторія Эрфуртскаго свиданія вврна—то это была минута величайшаго уклоненія путей Россіи). Замвчательно: личнымъ врагомъ Наполеона была Англія, а сокрушился онъ объ Россію: потому что истиннымъ его противникомъ была она. Борьба

между нимъ и ею была борьба между вънчанною Революцією и законной Имперіей.

Революція 1789 года—была разложеніемъ Запада. Она разрушила его политическую автономію (l'autonomie de l'Occident). Она убила на Западѣ власть внутреннюю, туземную, и вслѣдствіе того преклонила его подъ власть чужую, внѣшнюю. Ибо никакое общество не можетъ обойтись безъ власти; вотъ почему всякое общество, не способное извлечь ее изъ собственныхъ нѣдръ, осуждено, инстиктомъ самосохраненія, заимствовать ее извиѣ—Наполеонъ выражаетъ послѣднюю отчаянную попытку Запада создать себѣ туземную власть (pouvoir indigène); эта пепытка рушилась неизбѣжно, ибо невозможно извлечь принципъ власти изъ принципа революціоннаго. А Наполеонъ былъ самъ воплощеніемъ этого принципа и не могъ быть ничѣмъ ичымъ.

Хотя Тютчевъ въ началѣ 1849 года и не предвидѣлъ еще другаго Наполеона, но и 18-лѣтнее существованіе во Франціи второй Имперіи нисколько не измѣнило постановки вопроса, которая относительно народовъ Романскаго происхожденія и Римско-католическаго испов'єданія намъ кажется безусловно правильною. Франція и Испанія истощаются въ попыткахъ создать у себя прочную власть и являють міру свою совершенную несостоятельность въ разръшени этой задачи. Да впрочемъ, такая задача — найти въ революціонномъ элементъ основу для незыблемаго авторитета власти — помудренъе чъмъ задача о квадратуръ круга. Могутъ явиться и новые Наполеоны, — на короткій срокъ цезаризмъ будетъ смъняться республикою и обратно-республика цезаризмомъ, король Амедей Альфонсомъ или республиканскими формами той или другой литературной системы: не измёнится только, въ своемъ существъ, единое державствующее въ этихъ странахъ начало, -- революціонное; оно и дойдеть неминуемо до крайнаго предъла своего развитія. О судьбъ Италіи мы уже говорили выше: она и теперь въ сущности, а въ будущемъ и подавно, лишена самостоятельнаго политическаго значенія. Призовутъ ли эти страны власть извив, или же просто будутъ покорены Германскому племени, увлекаемому въ своихъ судьбахъ роковою последовательностью своего новаго политическаго девиза (потому что «Имперія» не просто титулъ, а принципъ и преданіе, невольно и безсознательно усвоиваемыя съ титуломъ)—объ этомъ гадать теперь трудно. Несомнённо одно: совершенное оскудёние въ политическихъ тёлахъ Романскаго племени внутренней зиждительной, политической силы.—Вопросъ можетъ еще считаться, такъ-сказать, открытымъ относительно одной Германіи. Повидимому, есть поводъ замётить, что Тютчевъ недостаточно взвёсняъ внутреннюю зиждительную силу племени Германскаго, не на столько, по крайней мёрё, чтобы предвидёть заранёе возможность той исторической фазы, въ которую вступила теперь Германія съ созданіемъ новой Германской Имперіи. Но эта историческая фаза не въ силахъ намёнить ни основнаго положенія Тютчева, ни логическихъ изъ него выводовъ относительно конечной судьбы протестантскаго раціонализма, духомъ котораго порождена и движется эта Имперія,—какъ это уже и было объяснено.

Главу о Наполеонъ и Россіи Тютчевъ заканчиваетъ слъ-

Онъ самъ, на подобіе древнимъ (à la manière antique) пророчествовать о ней: «она увлекаема рокомъ; да свершатся же ея судьбы....» \*).

Онъ самъ на рубежѣ Россіи, Проникнуть весь предчувствіемъ борьбы, Слова промолвилъ роковыя: «Да сбудутся ел судьбы!!!»

И не напрасно было заклинанье: Судьба откликнулась на голосъ твой; И самъ же ты, потомъ, въ твоемъ изгнаньи, Ты поясниль отвътъ имъ роковой...

Здёсь Тютчевъ приводить свои собственные стихи о Наполеоне, написанные, кажется, еще въ 1841 году, но приводить ихъ не въ томъ виде, въ какомъ они были извёстны и напечатаны. Въ печати читаемъ:

> И ты стояль, — передъ тобой Россія, И въщій волхвъ, въ предчувствім борьбы, Ты самъ слова промольнать роковыя, и проч.

<sup>\*)</sup> Слова о Россін, принисываемыя Наполеону при переправъ чрезъ Итменъ.

Здѣсь измѣненія совершенно незначительныя и внѣшнія, но измѣненіе существенное въ слѣдующихъ двухъ стихахъ. Напечатано:

> Но новою загадкою въ изгнаныи Ты возразиль на отзывъ роковой...

Эта загадка разрѣшилась для Тютчева въ положительный «отвѣтъ»: дѣло идетъ объ извѣстныхъ словахъ Наполеона, сказанныхъ на островѣ Св. Елены: dans cinquante ans l'Europe sera révolutionnaire ou cosaque,—чрезъ 50 лѣтъ (счетъ годовъ не важенъ) Европа будетъ или революціонною, или окозаченною, т. е. подъ рукою Россіи...

Перейдемъ къ главъ: «Россія». Вотъ она вся:

Люди Запада судящіе о Россіи—это что-то въ родѣ Китайцевъ судящихъ объ Европѣ, или скорѣе Грековъ судящихъ о Римѣ.

Таковъ, кажется, законъ историческій: никогда никакое общество, никакая цивилизація не понимали того общества, той цивилизаціи, которыя должны были ихъ замъстить. Что еще болье вводить въ заблужденіе—это западная колонія образованныхъ Русскихъ, въ которыхъ отдается Западу его собственный голосъ. Это насмъшка эхо... (c'est la colonie occidentale des Russes civilisés, qui leur (aux Occidentaux) renvoient leur propre voix... La moquerie de l'écho).

Для Запада, который до сихъ поръ видить въ Россіи только матеріальный факть, только вещественную силу, — Россія есть дъйствіе безъ причины (un effet sans cause). То есть: идеалисты — они не узнаютъ идеи; ученые и философы — они въ своихъ историческихъ воззрѣніяхъ упустили цѣлую половину Европейскаго міра. Однакоже откуда является въ нихъ, предъ лицомъ этой чисто вещественной будто бы силы, какое-то особенное ощущеніе, нѣчто — среднее между уваженіемъ и страломъ, чувство называемое по англійски аме, которое испытывають только относительно верховной авторитетной власти (le sentiment de l'a we, qu'on n'a que pour l'Autorité)? Здѣсь опять инстиктъ разумиве науки. Что же такое Россія? Что представляетъ собою она? Двѣ вещи: Славянское племя—Православную Имперію.

1) Племя... Панславизмъ, ставній достояніемъ революціонной фразеологія. Употребленіе во зло понятія о національности,— маскарадный костюмъ для Революціи. Панслависты литературные такіе же точно Нѣмецкіе идеологи. Настоящій панславизмъ (le panslavisme réel) въ массахъ. Онъ проявляется при встрвчв Русскаго солдата съ первымъ попавшимся Славяниномъ, изъ простонародья, Словакомъ, Сербомъ, Болгариномъ,—и даже Мадъяромъ: они всв солидарны между собою по отношенію къ Нъмцу.

Панславизнъ также и въ этомъ:

Не можеть быть никакой для Славянъ политической національности вив Россіи.

Здёсь самъ собою ставится вопросъ Польскій.

Польскій вопросъ рішался для Тютчева степенью вірности Польскаго народа Славянской народности и Славянскимъ церковнымъ, т. е. восточнымъ или вселенскимъ преданіямъ. Но изо всёхъ вётвей Славянскаго племени, Польская сильнёе всъхъ отторглась отъ Славянскаго братства, — отрекшись отъ существеннъйшихъ стихій Славянства, измънивъ духу Славинскому, предавшись на сторону Запада, принявъ въ душу, въ кровь и плоть своей національности, латинство и такимъ образомъ связавъ свою судьбу съ судьбою всего латинствую-щаго западнаго міра. Католики впрочемъ не одни Ноляки, а также и Чехи, и Хорваты; но у Чеховъ былъ Гусъ; гу-ситствомъ только и сбереглась и опредълилась Чехія, какъ Славянская земля; у Хорватовъ же до сихъ поръ, особенно въ простомъ народъ, чрезвычайно живы преданія православія. Восколько Славане искренніе католики, во столько они, иногда сами того не понимая, отступники Славянскаго духа: отъ Славанства имъ остается только одно: племенное кровное чувство — но на такомъ скудномъ, грубомъ, физіологическомъ основаніи ничего не создается, ничего и не можеть быть создано. Вопросъ о Польшъ сводится къ вопросу: въ какой степени способна она стать снова Славанскою и православною? Это для нея вопросъ жизни и смерти.

Продолжаемъ изложение программы Тютчева.

2) Имперія. Вопросъ племенной (la question de race), только второстепенный, или въриће: это не принципъ, а отихія (élément). Принципъ: православное преданіе.

Россія еще болье православная чью Славянская земля. Собственно накъ православная, и является она залогохранительницею Имие-

pin (la Russie est orthodoxe plus encore que slave. C'est comme orthodoxe qu'elle est dépositaire de l'Empire).

Что же такое и и перія? Ученіе объ имперія (doctrine de l'Empire). Имперія не умираєть; она передаєтся. Дъйствительность этой передачи. Четыре имперія были; пятая окончательная (définitif). Такое преданіе отрицаєтся революціонною школою на томъ же основаніи, какъ отрицаєтся преданіе въ Церкви; это Индивидуализмъ отрицающій исторію, а между тъмъ идея Имперія была душою всей исторіи Запада: Карлъ Великій, Карлъ V, Людовикъ XIV, Наполеонъ. Революція убила ее, чъмъ и началось разложеніе Запада. Но Имперія на Западъ никогда не была инчъмъ инымъ, какъ похищеніемъ власти, уз ур па ціей... (Mais l'Empire en Occident n'a jamais été qu'une usurpation). Это добыча (une dépouille), которую Папы подълили съ Кесарями Германіи; оттуда всё ихъ распри. Законная имперія осталась прикованною къ наслівдію Константина. Показать и доказать историческую реальность всёхъ этихъ положеній.

Чъмъ была Имперія Восточная, переданная Россів (фальшивые взгляды западной науки на Восточную Имперію)?

Тольно въ качествъ Императора Восточнаго Царь есть Императоръ Россіи. «Волимъ за Царя Восточнаго Православнаго», говорили Малороссы \*) и говорять всъ православные Востока, Славяне и другіе.

Что насается Туровъ, то они занями православный Востовъ для того, чтобы приврыть его отъ Западныхъ, пока организуется законная Имперія. Имперія Едина.

Душою ей—Православная Церковь; теломъ—Славянское племя. Если бы Россія не дошла до Имперія, она бы лопнула. Восточная Имперія— это Россія въ окончательномъ вилъ....

Присоединимъ сюда же и остальныя отдѣльныя замѣтки: ихъ двѣ. Первая носитъ заглавіе: «Другая программа».

- 1) Въ чемъ состоитъ общее мъсто о Всемірной Монархіи? (qu'estce que le lieu commun sur la Monarchie Universelle)? Откуда оно?
- 2) Политическое равновъсіе въ Исторіи отвъчаеть разділенію властей въ правъ государственномъ. То и другое послівдствіе съ точки

<sup>\*)</sup> Такъ отвъчали Малороссы на вопросъ предложенный Богдановъ Хивльницкимъ, кому хотятъ они отдаться въ подданство. См. Собр. Госуд. Грам. и Логов.

зрънія революціонной, — отряцаніе съ точки зрънія органической.

- 3) Всемірная Монархія— это Имперія. Имперія же существовала всегда, только міняла властителей.
- 4) Четыре Имперін: Ассирійская, Персидская, Македонская, Римская. Съ Константини начинается пятая... Имперія окончательная (définitif)— Имперія Христіанская.
- 5) Нельзя отвергать Имперію Христіанскую, не отвергая Христіанскую Церковь. Объ между собою въ соотношенін (sont corrélatifs); въ обонкъ случаяхъ это значило бы отвергать Преданіе.
- 6) Церковь, освящая Имперію, ее себъ пріобщила (se l'est associé); слъдовательно сдълала ее окончательною (par conséquent l'a rendu dé finitif). Отсюда и выходить, что все, отрицающее христіанство, часто очень могуче какъ разрушеніе, но инчтожно какъ созиданіе, потому что это въ то же время бунть противъ Имперіи.
- 7) Но эта Имперія, которая по принципу непреходима, въ дъйствительности способна испытывать ослабленія, затитнія, перерывы.
- 8) Что такое исторія Запада, начинающаяся съ Карла Великаго и заканчивающаяся предъ нашими глазами? Это исторія Имперіи захваченной, узурпованной (c'est l'histoire de l'Empire usurpé).
- 9) Папа, возмутясь противъ Всемірной Церкви, похитилъ права Имперіи, которыя и подблялъ какъ добычу между собою и такъ-называемымъ Императоромъ Запада.
- 10) Отсюда и вышло то, что обывновенно случается между сообщинками. Долгая борьба схизматическаго Римскаго Папства съ узурпованною Западною Имперіей заканчивается для перваго Реформаціей, то есть: отрицаніемъ Церкви; для второй—Революціей, то есть отрицаніемъ Имперіи...

Другая замътка.

.... Съ 1815 года Имперія Запада уже не на Западъ. Имперія вся перешла и сосредоточилась туда, гдъ во всъ времена жило преданіе объ Имперіи... Возстановленію Имперіи должны содъйствовать два веливихь дъла, которыхъ совершеніе уже началось. Въ области свътской: образованіе Греко-Славянской Имперіи; въ области духовной: возооединеніе объихъ церквей.

Первое изъ этихъ дълъ началось фактически въ день, когда Акстрія, чтобы сохранить себъ подобіе бытія, прибъгла къ помощи Россіи \*). Ибо

<sup>\*)</sup> Тютчевъ разумъетъ здъсь Венгерскую войну 1849 года.

Австрія, спасенная Россієй, по силь вещей, есть Австрія поглощенная (abserbée) Россієй (немного ранве, немного поздиве). Пеглощеніе же Австріи есть не тольно необходимоє восполненіе Россіи, какъ Славинскій Имперіи, но и подклоненіе подъ ся руку Германіи и Италіи, этихъ двухъ Имперек и хъ зе и е ль.

Другое дъло, начало возсоединенія церквей— это лишеніе Папы свътской власти.

Мы передали читателямъ рукопись Тютчева вполив. Эти бъглыя замътки, набросанныя для себя и про себя, вводять насъ какъ бы въ самую лабораторію его исторической думы, -раскрывають намь внутреннюю, черновую работу его мысли, ея первоначальный очеркъ и размахъ; мы видимъ, какія шировія задачи осаждали этотъ умъ, какіе величавые образы будущаго, и именно будущаго Россіи, возставали предъ мыслителемъ-поэтомъ. Но мы должны помнить, что не имфемъ никакого права относиться къ этой рукописи строго-критически, какъ отнеслись бы къ труду вполив законченному; удостоенному одобренія, признанному саминъ авторомъ. Этого авторскаго признанія ей именно и недостаеть. Напротивъ, есть основаніе полагать, какъ мы уже я высказались, что Тютчевъ не даромъ оставилъ начатую имъ работу вчернъ, и не перевель ее на бъло; что онъ не случайно и не напрасно, передавая незадолго до своей послёдней болёвни рукописи своихъ статей издателю «Русскаго Архива», не только не включиль этой рукописи въ число техъ своихъ произведеній, появленіе которыхъ въ Русской печати, даже и чрезъ 30 лъть по написани, онъ считалъ неизлишнимъ,но даже ни словомъ не помянулъ о ней, -- точно также какъ не разсказываль о ней никогда ни близкимъ, ни знакомымъ. Однакоже мы лишены возможности съ точностью опредълить, какія именно, изъ существеннѣйшихъ положеній программы замышленнаго имъ въ 1849 году труда, были бы имъ отверг-нуты или въ какомъ видѣ были бы измѣнены. Достовѣрно одно, что мысль объ освобожденіи Славянъ, о призваніи Рос-сіи стать цѣлымъ особымъ Греко-славянскимъ міромъ, о будущемъ историческомъ значении въ лицъ России просвътительнаго начала Православной Церкви, -- эта мысль находить себъ отголосокъ и въ самыхъ позднъйшихъ его стихотвореніяхъ и письмахъ; онъ остался ей віренъ до смерти. Но

нельзя того же сказать про другія, не менте существенныя положенія его программи, именно объ его «единой Христіанской Вселенской Имперіи», состоящей въ соотношенія (согrélatif) съ Христіанскою Вселенскою Церковью,—«Инперів окончательной (définitif).... Въ его письмать къ жевъ во время последней Восточной войны, письмахъ совершенно частнаго, домашнаго свойства, помъщенныхъ нами ниже, въ VII отдель, встречаются места, какъ бы повторяющія именно эти черновыя заметки, и почти въ техъ же словахъ; но по окончаній войны, со вступленіемъ Россій въ новую историческую фазу, уже ни въ стихахъ, ни въ письмахъ не попадается даже и намека на «Вселенскую Имперію, подручницу Вселенской Церкви»... Тютчевъ не принадлежалъ къ числу тъхъ мыслителей, которые, установивъ себъ однажды кругъ возврвній, не въ состояніи уже отъ него отрышиться или раздвинуть его въ виду новыхъ явленій. Онъ не переставаль вглядываться въ смыслъ совершавшихся предъ нимъ событій, — а надобно признаться, что событія последникь 15-ти лътъ были богаты историческимъ откровеніемъ, что многое нежданное и негаданное повёдаль намъ ихъ красворёчивый языкъ. Если въ программъ Тютчева приняты въ соображеніе и послужили какъ данныя многія политическія обстоятельства того времени, сравнительно и не очень важныя, какъ напримъръ Венгерская кампанія 1849 года и т. п.,то твиъ болве должны были имъть вначение для его историческаго міросоверцанія (и стало-быть для его исторической программы) такіе громадные факты, какъ объединеніе Германін, паденіе Австрін, паденіе Францін, возникновеніе Германской Имперіи, уничтоженіе системы политическаго равновъсія. Съ такими фактами нельзя было не считаться и нельзя было, конечно, довольствоваться умоваключеніями, построенными на однихъ прежнихъ данныхъ. Мы уже привели однописьмо Тютчева, 1872 года, въ Парижъ, гдъ онъ говоритъ, что если Тьеру удастся упрочить во Франціи республику, то онъ этимъ однимъ возстановить прежнее преобладание Франціи, потому что—прибавляеть Тютчевь—«нечего отъ себя сиривать: при современномъ состояніи умовъ въ Европъ, то изъ правительствъ, которое би смъло ввяло на себя починъ великагопреобразованія открытіемъ республиканской эры въ Евронейскомъ мірѣ, далеко бы опередило (aurait une grande avance) всѣхъ своихъ сосѣдей, друговъ или недруговъ. Ибо чувство династическое, безъ котораго немыслима монархія, повсюду въ упадкѣ (ем baisse)....» Перспектива такой республиканской эры въ Западно-Европейскомъ мірѣ, — которую Тютчевъ, какъ должно полагать, отличаетъ отъ явленій чисто-революціоннаго духа, — эта перспектива хотя и не состоитъ въ прямомъ противорѣчіи съ его программою 1849 года, однакоже съ трудомъ находитъ себѣ въ ней мѣсто, — очевидно не представлялась его уму, когда онъ чертилъ свои замѣтки о Вселенской Монаройи, и уже во всякомъ случав измѣнила бы ихъ терминологію...

Но если положительно нельзя видёть въ упомянутой рукописи Тютчева окончательное, последнее слово его историкополитической теоріи, то едвали вполив справедливо возлагать ва эту рукопись полную отвётственность на автора, такъ сказать, задникъ числомъ, какъ за выражение воззрѣний и мнѣний, которыхъ онъ держался когда-то, лѣтъ 25 или 20 тому назадъ. Отнестись такимъ образомъ позволительно лишь къ его напечатаннымъ статьямъ, а никакъ не къ рукописи: эти замътки не болъе какъ намеки, алгебраическія формулы или гіероглифы, ключь отъ которыхъ остался у автора, точный, несомивнный смыслъ которыхъ извъстенъ только ему одному, и касательно которыхъ возможно для читателя только более или мене гадательное истолкованіе. Конечно, есть немало замътокъ вполнъ отчетливыхъ и бросающихъ лучи блестящаго свъта; кромъ того, при постепенномъ изложении программы предположеннаго Тютчевымъ сочиненія, мы по возможности обставляли многіе его частные выводы подробными примъчаніями и разъясненіями, съ помощью которыхъ, смъемъ думать, правда этихъ частныхъ выводовъ выставилась довольно ярко. Но что касается до общого вывода, то для подребнаго его обсужденія и разбора мы не находимъ ни достаточныхъ дачныхъ, ни достаточнаго повода — при совершенной неизвъстности, быль ли этоть выводь вноли признань и удержанъ самимъ авторомъ, послѣ зрѣлыхъ размышленій послѣдовавшихъ двадцати лѣтъ. Тѣмъ не менѣе позволимъ себъ оговорить тъ нъкоторые термины, которые способны возбудить наисильнъйшія недоразумънія.

Било бы ошибочно, кажется намъ, соединять съ терминомъ Тютчева: «Вселенская Имперія» представленіе о какомъ-то воплощенномъ завоевательномъ принципъ, ищущемъ поработить себъ всв народы и страны, и проч. Такое представление есть именно то общев мисто о Всемірной Монархін, которому Тютчевъ, по програмиъ, долженъ быль дать точное объяснение (qu'est-ce que le lieu commun sur la monarchie universelle?). Къ сожальнію, этого объясвенія имъ не дано. Но его будущая Имперія характеризуется тою особеннестью, что духовное начало, которымъ она имбеть жить и двигаться, есть начало православное, т. е. христіанское церковное преданіе, сохранившееся теперь на Восток'в, -- однимъ словомъ начало, исключающее понятіс о завоеваніи и порабощеніи. Напротивъ, судя по программъ, Россія, по мивнію Тютчева, призвана поставить всв народы и страны въ правильныя, нормальныя условія бытія, освободить и объединить міръ Славанскій, міръ Восточный, вообще явить на земль силу земную. государственную, просвётленную или опредёленную началомъ Въры, служащую только дълу самозащиты, освобожденія н добровольнаго объединенія: вспомнямъ его стихи, гдв онъ. обращаясь въ Славанамъ, говорить, что въ противоположность Бисмарку, спаявшему единство Германіи ferro et igne. «жельзомъ и кровью», — мы, т. е. Славяне, «попробуемъ спаять единство любовью. ---

## А тамъ увидимъ-что прочнъй.

Въ такомъ собственно смыслѣ слѣдуетъ, кажется, разумѣтъ и его выраженія о будущемъ вселенскомъ государствѣ, «опирающемся (арриуе́) на Вселенскую Церковь,» или «пріобщенномъ къ Церкви (аввосіе́)», а никакъ не въ смыслѣ какой-то солидарности или тождественности судебъ Россія или этой будущей «Имперіи» и Вселенской Церкви. Точно также и выраженіе, что эта «Христіанская Имперія будетъ окончательною (l'Empire définitif)», нужно, думаемъ мы, понимать такимъ образомъ, что этою «Имперіею» завершится историческое преданіе объ Имперіи, заключится рядъ пресмственныхъ политическихъ формацій во образѣ и съ притяваніями имперскими, и вообще во образѣ государства, и что затѣмъ, послѣ извѣстнаго періода существованія, міръ, износивъ всѣ

существующія въдомыя намъ историческія формы общежитія, начнеть новое бытіе, въ формахъ новыхъ, невъдомыхъ... Мы не входимъ въ разсмотрвніе, въ какой мітр состоятелень такой предносившійся предъ воображеніемъ Тютчева идеаль, ни въ какой мере и въ какомъ виде допускалъ онъ возможность сосуществованія церкви и государства въ тёсномъ союзъ между собою и безъ взаимнаго внутренняго противорвчія, - другими словами: какая степень развитія собственно посударственнию элемента представлялась ему въ его «Имперін». Мы припоминаемъ себъ его строки въ письмъ, диктованномъ за три мъсяца до кончины, по поводу новъйшихъ Прусскихъ законовъ объ отношении государства къ церкви: «c'est là le César qui sera éternellement en guerre avec le Christ»--- и не думаемъ, вопреки какимъ-то намёкамъ въ программъ, чтобы соглашение, установившееся въ IV въкъ между Имперіею Кесаря Константина и церковною ісрархією, или оффиціальною, вившнею, историческою Церковью, служило для Тютчева прототипомъ для отношеній его «Имперіи» къ христівнской Церкви въ будущемъ... Но, впрочемъ, мы не можемъ не привнать, что Тютчевъ, става на первомъ планъ правственную миссію Славанскаго племени и вообще Православнаго Востока, твмъ не менве, уже просто какъ поэть, невольно увлекался подчась величавымь образомь традиціонной Имперіи, государственнаго могущества, добровольно само себя смиряющаго предъ Церковью — исполинской державной силы, хотя и реальной, однако же преисполненной идеальных стремленій... Невольно увлекался онъ и обаяніемъ историческаго титула, и мыслью о преемственности преданія въ исторіи. Точно также нельзя не замътить, -- да мы это и замѣтили выше, — что съ его представленіемъ о Церкви въ тѣ годы, по крайней мѣрѣ до появленія извѣстныхъ брошюръ Хомякова, еще соединялось понятіе о какомъ - то высшемъ, пребывающемъ на землъ, внъшнемъ авторитетъ въ формуль исторического традиціонного учрежденія.

Но если въ идеалъ будущаго у Тютчева входитъ болъе внъшняго, такъ сказать политическаго элемента, чъмъ въ идеалъ будущаго Россіи у Хомякова, все же сближеніе, встръча между собою этихъ обоихъ нашихъ поэтовъ въ области идеала, — поэтовъ совершенно различныхъ между собою

по своей личной внутренией судьбъ, -- является поразительною чертою въ исторіи Русскаго общественнаго самосознанія. «Булушая Имперія» Тютчева, несмотря на свой грозный титуль, несеть, по его словамь, «глаголь, жызнь и просвъшенье дучшимъ будущимъ временамъ.» Ниже, въ VII отдълъ, мы приводимъ письмо его отъ 1855 года, гдъ онъ разсказываеть своей жень, какь, взобравшись на платформу Ивана Великаго, онъ былъ словно охваченъ виденіемъ будущаго: ему почудилось, что «долгая борьба Востока и Запада наконецъ прекратилась, что возникъ міръ новый, будущность народовъ опредълнясь на многіе въки (pour des siècles). Судъ Божій совершился, Великая Имперія основана, и новыя поколенія, съ понятіями, уб'яжденіями совершенно иными, вступили въ обладание міромъ и, довольныя пріобрътеннымъ, почти не помниле о горестихъ, мукахъ и тесной тымъ, въ которой им пребываемъ въ настоящую иннуту». Однимъ словомъ, эта новая эра представлялась поэту чуть ли не пришествіемъ Божія Царствія на земав... Хомяковъ, съ своей стороны, мечтая объ освобождении и объ объединении Славанъ, призывая Россію снять «цёнь насилья» съ своихъ братьевъ, рисуя въ стихахъ общее паренье всёхъ свободныхъ Славянскихъ орловъ, склоняющихъ однако же «мощную главу предъ старинить севернымъ орломъ», вотъ какъ воображаеть себь будущее міра:

> Ихъ твердъ союзъ, горятъ перуны, Законъ ихъ властенъ надъ землей, И будущихъ Баяновъ струны Поютъ согласье и покой...

Онъ же говорить въ своихъ стихахъ, уже однажды приведенныхъ нами:

> И другой странъ смиренной, Полной въры и чудесь, Богь отдасть судьбу вселенной....

Но эта судьба вселенной отдается Россіи съ темъ, чтобы она

...всѣ народы Обиявъ аюбовію своей, сказала имъ «таинство свободы и пролида имъ сіяніе вѣры», а въ заключеніе, въ томъ же стихотвореніи, такъ изображается эта будущая историческая эра, напоминающая отчасти видѣніе Тютчева въ Кремлѣ:

> И солице яркими огнями , Съ дазурной свътитъ вышины, И осіянъ весь міръ дучами Любви, святыни, тишины...

Какъ бы мы ни были далеки отъ подобныхъ мечтаній въ настоящее время, но нельзя же однако не призадуматься надъ тъмъ - какіе идеалы предносились, лъть сорокъ и даже еще двадцать тому назадъ, предъ передовыми, замъчательнъйшими умами Русскаго общества, - нельзя же не принять ихъ къ свъдънію и соображенію какъ знаменіе времени, какъ выражение чаяний и върований-самыхъ искреннихъ и вавётныхъ; нельзя не поискать ответа на невольно возникающій вопрось: откуда же и зачёмь они взялись?.. чёмь порождены?.. чъмъ навъяны? Отстраная ръчь о состоятельности этихъ чаяній и върованій, обратимъ вниманіе читателя только на ту особенность, что подобной чистоты народныхъ идеаловъ, такихъ мужественныхъ идеаловъ въры, любви, свободы и тишины, не отыщется у поэтовъ западнаго Европейскаго міра, что инаго духа печатью они запечатлічни... При всемъ томъ было бы совершенно несправедливо относиться къ этимъ поэтическимъ образамъ какъ къ какой-либо строго проверенной и установленной доктрине, како ко кодексу положительныхъ ръшеній, -- несправедливо уже потому, что такъ не относились къ нимъ и сами поэты. Не слъдуеть забывать, что, мечтая о высщемь христіанскомъ призванів Россіи, Хомяковъ нисколько однакоже не обольщаль себя на счеть нашей современной действительности; что въ своихъ извъстныхъ стихахъ, называя Россію, хотя и призванною, но «недостойною призваныя», онъ требоваль отъ нея строгаго очистительнаго пованнія; что Тютчевъ не переставаль горькимъ и мъткимъ словомъ изобличать скудость духа и самосознанія въ оффиціальной Россіи, -- что писаль онъ между прочинъ и следующіе стихи:

Ты долго-ль будень за туманомъ Спрываться Русская звёзда, Или онтическимъ ебманомъ Ты разлетишься навсегда? Ужель навстрёчу жаднымъ взорамъ, Къ тебё стремящимся въ ночи, Пустымъ и жалкимъ метеоромъ Твои разсыплятся лучи? Все гуще мракъ, все пуще горе, Все неминуемей бёда....

## VII.

Можно себъ представить, какое волненіе овладьло душою Тютчева при наступленіи военной грови 1853 года. Всв завътныя его думы, всв дорогія его сердцу мечты, всв историческія основы міра, всв задачи историческаго бытія Россів, тысячельтній споръ Востока и Запада, все, казалось, обръло себъ образъ, плоть и языкъ въ одномъ данномъ мгновенів, въ одномъ событін. Какъ жаломъ уязвлены были Русскіе люди внезапнымъ свътомъ обличившейся правды: нашею воочю явившеюся несостоятельностью - административною, военною, дипломатическою, однимъ словомъ массою техъ нравственныхъ внутреннихъ, гражданскихъ долговъ всякаго рода, которыми оказалась обремененного Россія, которые всѣ разомъ потребовали расплаты, и которыхъ уплатить, въ тоть критическій мигь, было и некогда и нечемь. Надобно вирочемь сознаться, что Россія приняла посланное ей испытаніе со смиреніемъ, не поскупилась на самоосужденіе, и пораженіе свое обратила себъ не только во благо, но и во славу. Защита Севастополя стала навидательною героическою легендой для всего Запада, и не прошло десяти льть посль окончанія борьбы, какъ значение России возросло съ новой, небывалой силой... Но такого рода обороть дёль совершился благодаря особенно правственнымъ свойствамъ Русскаго народа, но никакъ не вследствіе сознательнаго расчета или верныхъ, дальновидныхъ соображеній, - напротивъ, вопреки недостоинству, вопреки слепоте людской, заправлявшей делами Россіи

и постоянно сбивавшейся съ пути... Кстати припомнить здёсь одво слово Тютчева, сказанное именно во время войны, по поводу слишкомъ извёстнихъ упованій на «Русскаго Бога»: «il faut bien avouer que l'emploi du Dieu russe n'est pas une sinécure»...

Восторженныя надежды Тютчева на скорое исполнение его завътныхъ мечтаний смънились, какъ и слъдовало ожидать, съ течениемъ войны, горькимъ чувствомъ скорби, негодования, даже уныния. Онъ многое понялъ и увидълъ яснъе и прежде другихъ, но не переставалъ однакоже върить въ окончательное торжество России. Такъ какъ вся эта война тъсно связана съ существеннъйшими задачами, занимавшими Тютчева въ течени всей его жизни, то мы считаемъ необходимымъ, на основании имъющихся у насъ данныхъ, раскрыть ближе его отношение къ этой исторической эпохъ. Еще въ самомъ началъ, какъ только-что стала заниматься заря грядущихъ событий и государь Николай Павловичъ обратился мыслью къ положению дълъ на Востокъ, Тютчевъ уже писалъ:

## Разсватъ.

Не въ первый разъ кричитъ пътухъ,— Кричитъ онъ живо, бодро, ситло; Ужъ итсяцъ на небт потухъ, Струя въ Босфорт заалъла.

Еще модчать колокола, А ужь Востокь заря румянить: Ночь безконечная прошла, И скоро свётлый чась настанеть.

Вставай же, Русь! Ужь близовъ часъ! Вставай Христовой службы ради! Ужъ не пора-ль, переврестись, Ударить въ колоколъ въ Царьградъ?

Раздайся благовъстный звонъ, И весь Востокъ имъ огласися! Тебя зоветъ и будитъ онъ; Вставай, мужайся, ополчися! Въ доспъли въры грудь одънь, И съ Богомъ, исполинъ державный: О Русь, великъ грядущій день— Вселенскій день и православный!

Возникщая дипломатическая распря съ Наполеономъ, лицемърно убъждавшимъ Россію не возбуждать страшилища «Восточнаго вопроса», вызвала у Тютчева новые стихи:

> Иль всё святыя упованья, Всё убежденья истребя, Она (т. е. Россія) отъ своего призванья Вдругь отречется для тебя?

То что объщано судьбами Ужъ въ колыбели было ей, Что ей завъщано въками И върой всъхъ ся царей,

То что Олеговы дружины Ходили добывать мечомъ, То что орелъ Екатерины Ужъ прикрывалъ своимъ щитомъ,—

Вънца и скиптра Византіи Вамъ не удастся насъ лишить; Всемірную судьбу Россіи—

Нътъ—вамъ ея не заградить!

Гроза росла, — въроятность успъха была на сторонъ Россіи, и онъ обращался къ Русскому царю съ такимъ призывомъ:

Не гуль молвы прошель вь народь,
Въсть родилась не въ нашемъ родь—
То древній гласъ, то свыше гласъ:
«Четвертый въкъ ужъ на исходъ;
«Свершится онъ, и грянетъ часъ!
«И своды древніе Софіи
«Въ возобновленной Византіи
«Вновь осънять Христовъ алтарь!..»
Пади предъ нимъ, о царь Россіи,
И встань бакъ всеславянскій царь!

Мы уже приводили выше стихи, написанные имъ въ это же время, когда

Всѣ богохульные умы, Всѣ богомерзкіе народы Со дна воздвиглись царства тьмы Во имя свѣта и свободы!

Ложь воплотилася въ будатъ, Канимъ-то Божьниъ попущеньемъ, Не цълый міръ, но цълый адъ. Тебъ (т. е. Россіи) грозитъ ниспроверженьемъ ...

Тебъ они готовять плънъ, Тебъ готовять посрамленье...

Это тъ стихи, въ которыхъ высказывается его въра въ духовное просвътительное призвание России, и которые заканчиваются такъ:

О, въ этомъ испытанъи строгомъ, Въ последней роковой борьбъ, Не измёни лишь ты себъ И оправдайся передъ Богомъ!

Они относятся къ Декабрю 1854 года; а канунъ 1855 годаза полтора мъсяца до кончины государя Николая, онъ встръ, тилъ слъдующими пророческими стихами:

## На новый 1855 годъ

Стоимъ мы слъпы предъ судьбою, Не намъ сорвать съ нея покровъ... Я не свое тебъ открою, А бредъ пророческій духовъ.

Еще намъ далеко до цѣли, Гроза реветъ, гроза растетъ, И вотъ въ желѣзной кодыбели, Въ громахъ родится новый годъ. Черты его ужасно строги, Кровь на рукахъ и на челъ; Но не одиъ войны тревоги Принесъ онъ людямъ на землъ.

Не просто будеть онъ вонтель, Но исполнитель Божьихъ каръ, Онъ совершитъ, какъ поздній иститель, Давно задуманный ударъ.

Для битвъ онъ посланъ и расправы, Съ собой несетъ онъ два меча: Одинъ—сраженій мечъ кровавый, Другой—съкира палача.

Но на кого?... Одна ли выя, Народъ ли цълый обреченъ?... Слова не исиы роковыя И смутенъ замогильный сонъ.

Не малый интересъ представляють и письма Тютчева за это время. Замётимъ кстати, что письма Тютчева, собранныя вивств, стоили бы любаго, серьезнаго, многотомнаго литературнаго произведенія. Ему вообще не приходилось въ жизни обмолвиться какимъ-нибудь общимъ местомъ или пошлою фразою, — и во всёхъ его письмахъ, сколько мы ихъ ни знаемъ, даже въ письмахъ къ роднымъ, трактующихъ о самыхъ обыденныхъ предметахъ: погодъ, здоровьъ, хозяйствъ,--во всъхъ есть или оригинальная мысль, или оригинальный оборотъ ръчи, или изащный образъ. Мы воспользуемся перепискою Тютчева, во время войны, съ его супругою и приведемъ изъ нея нъсколько отрывковъ (вся переписка составила бы цёлую книгу), -- приведемъ въ подлинникъ, потому именно, что при интимномъ характеръ переписки получаеть особенное значение и самая внешняя форма этой интимной бесвды.

Зиму 1853—1854 года Э. Ө. Тютчева, по совъту врачей, провела за границей въ Германіи, и Оедоръ Ивановичъ писалъ ей изъ Петербурга въ Октябръ 1853 г.: «Je suis tout honteux de ne pouvoir dire écrivant d'ici, si nous sommes en guerre, oui ou non... Ah, le singulier milieu que

celui où je vis! Je parie que le jour du jugement dernier il y aura des gens à Pétersbourg qui feront semblant de ne pas s'en douter. Voilà pourtant ce qui paraît certain... »\*). Затъмъ слъдуютъ новости, а потомъ чрезъ нъсколько дней Тютчевъ продолжалъ письмо такими строками: «Je ne suis pas étonné de la malveillance intime et bien essentiellement allemande, avec laquelle nos meilleurs amis d'Allemagne n'ont pas manqué d'accueillir la nouvelle d'un de nos désastres. allemande, avec laquelle nos meilleurs amis d'Allemagne n'ont pas manqué d'accueillir la nouvelle d'un de nos désastres. Braves gens, je les reconnais bien là! C'est l'accent du pays, et je me sentirais désorienté en Allemagne, si je ne le retrouvais dans toutes leurs manifestations à netre égard. Quant à cette autre Europe, plus occidentale encore, quant à l'Angleterre et à la France, quant à cette presse — organe de la conscience publique, qui s'est faite turque avec rage et mensonge, il y a dans cette vocation de turpitude, dans ce labarum de boue que des sociétés soi-disant chrétiennes ont dressé contre la Croix, il y a dans tout ceci quelque chose de terriblement providentiel. Ce scandale devait avoir lieu, mais malheur à l'auteur du scandale! Quant à nous autres ici, contre qui toute cette rage se déchaine, nous aussi nous aurons nos comptes à régler avec la Providence, et ils pourraient être lourds à solder... J'ai été, je crois, un des premiers à voir venir la crise actuelle; eh bien, j'ai la conviction intime que cette crise, si lente à venir, sera bien plus terrible et bien plus longue encore que je ne l'avais cru. Ce qui reste du siècle suffira à peine pour l'apaiser. La Russie en sortira triomphante, je le sais; mais bien des choses de la Russie actuelle y périront. Ce qui vient de commencer, ce n'est pas la guerre, ce n'est pas de la politique, c'est un monde qui se constitue et qui, pour cela, doit avant toute chose retrouver sa conscience perdue... \*\*\*).

<sup>\*) ...</sup> Мий совсимь стыдно, что въ письми отсюда не могу теби сказать, война ли у насъ или ийть. Ахъ странная среда, гди мий приходится жить! Бьюсь объ закладъ, что въ день Страшнаго Суда найдутся люди въ Петербурги, которые стануть прикидываться, что ничего о немъ и не знають. Но воть что, кажется, вирно...

<sup>\*\*)</sup> Нимало не дивлюсь тому задушевному и, конечно, чисто-измецкому злорадству, съ которымъ наши друзья въ Германіи не преминули

28 Hostos 1853 r. «Les préeccupations croissantes politiques dissipent visiblement la torpeur générale, où l'on était plongé jusqu'ici. Le réveil se fait, et l'on commence à comprendre... C'est au fond l'année 1812 qui reccommence pour la Russie, et peut-être l'agression actuelle, dirigée contre elle, n'est-elle pas moins redoutable pour n'être pas résumée dans un seul homme, et dans un grand homme, comme était le premier Napoléon. Quant à l'ennemi, il est teujours · le même — c'est l'Occident. Car je ne connais pas d'autre mot pour résumer tout cet ensemble d'influences, de passions et d'ententes hostiles conjurées contre nous. Et ce qui fait la faiblesse de notre position, c'est cette incroyable infatuation de la Russie officielle, qui avait si bien et si complètement perdu le sens et le sentiment de sa tradition historique que, loin de voir dans l'Occident son adversaire naturel et nécessaire, elle ne travaillait qu'à être sa doublure... » \*).

встрътить въсть о нашень поражении. Молодцы, какъ я ихъ узнаю въ этомъ! Это туземный акценть, и и обилси бы съ толку на счеть Германів, еслибъ овъ не звучаль во всёхь ихъ манифестаціяхь по нашему поводу. Что же касаетоя до этей другой Европы, болве западной, до Англін и Францін, -- что насается до печати-- этого органа общественной совъсти, которан вдругъ такъ линво и бъщено себи потуречила,--- то въ этомъ влеченів нь срамоть, въ этой грязи, которую общества такъ-называеныя христівнекія виставили хоругвью противъ Вреста. — во всенъ этомъ есть что-то страшно проведенцівльное. Этому соблазну подобало быть, но горе виновнику соблазна! Что же до насъ здёсь, противъ которыхъ разнуздалась вси эта ярость, намъ танже иридется сводить счеты съ Провидениемъ, и, очень можетъ статься, тяжела будетъ расплата... Я одинь изъ первыхъ предвидъяъ наступленіе настоящаго кризиса, и я глубово убъжденъ, что этотъ бризисъ, такъ медленно наступавина, будеть несравненно ужасиве и продолжительное, чомь я думаль. Всего остальнаго въка едва достанеть, чтобъ утишить этотъ призисъ. Россія, я знаю, выйдеть изъ него торжествующею, не многое отъ настоящей Россін стибнеть. То что темерь началось, это не война, это не политека, это целый мірь слагающійся, и которому для этой цели, прежде всего другаго, нужно обръсти вновь-свою утраченную совъсть...

<sup>\*)</sup> Везрастающія политическія заботы видимо разгоняють общее остолбенвніе, въ которое до сихъ поръ всё были здёсь погружены... Про-

11 Декабря. «Eh bien, es-tu satisfaite de la manière dont nous avons répliqué par nos derniers bulletins à toute cette rage de déraison et de mensonge de nos chers adversai-. res?... Mais que nos ennemis se rassurent. Nos derniers succès ont pu être très mortifiants pour eux, mais ils seront tout aussi stériles pour nous. Il v a tant de gens ici qui ne demandent pas mieux que de leur donner toute satisfaction à cet égard, et qui sans avoir peut-être autant de haine qu'ils n'en ont contre la Russie, sont bien mieux placés pour lui faire du mal. Hélas, hélas, tout cela encore une fois ira aboutir à quelque ignoble et stupide replatrâge. Il est impossible que cela se passe autrement, tant il y a d'inéptie, d'inintelligence intime et générale de la situation donnée... Il y a comme un cercle magique, où depuis deux générations nous avons emprisonné la conscience nationale de la Russie, et il faudrait vraiment que le bon Dieu daignât en personne nous détacher un violent coup de pied pour faire briser le cercle et nous laisser entrer dans notre voie.... \*).

бужденіе совершается, и начинають понимать... Въ сущности, вёдь это для Россіи возобновленіе 1812 года, и нанаденіе на нее направленное будеть можеть-быть такъ же грозно, даромъ, что оно не воплощается въ одномъ человёкё, и такомъ великомъ человёкё, каковъ быль первый нанолеонъ. Что же до врага,—то онъ все тоть же, Западъ. Потому что и не знаю другаго слова, котерое бы раземъ выразило всю эту совонупность вліяній, страстей, соглашеній враждебныхъ, замышленныхъ противъ насъ. И въ чемъ слабая сторона нашего положенія, это въ невъроятномъ предъубъжденіи оффиціальной Россіи, которая до того утратила всякій смыслъ и чувство своего историческаго преданія, что не только не примъчала до сихъ поръ въ Западъ своего естественнаго, не-избъжнаго врага, но только о томъ и трудилась, какъ бы сдёлаться его подкладкой...

<sup>\*)</sup> Ну что, довольна ли ты тёмъ, какъ мы отвёчали, въ нашихъ послёднихъ бюллетеняхъ, на все это бёшенство лим и безумія машихъ милыхъ враговъ?.. Но пусть они успоноятся. Наши успёхи могли по-казаться имъ очень обидными,—но они будутъ очень безплодны и для насъ. Здёсь столько людей, которымъ начего такъ не хочется, какъ оказать имъ по этой части всяческое удовольствие, и которые, даже не питая къ Россіи ихъ ненависти, лучше ихъ, по своему положенію, ме-

19 Декабря. «Il v a quelque chose qui cet hiver donne un neu plus de physionomie à la société, et certes ce quelque chose n'est pas peu de chose. C'est la préoccupation de la situation politique donnée, le sentiment de cette lutte longtemps conjurée et qui en dépit de tous les efforts brise l'un après l'autre tous les liens qui l'enchainaient... Rien ne donne mieux la mesure de la haine que l'on porte à la Russie, comme toute cette rage burlesque des journaux français et surtout anglais depuis nos derniers succès. C'est le plus sérieusement du monde qu'ils lui font l'application de ce mot si connu à propos de je ne sais quel animal: qu'il était si féroce qu'il se défendait quand on l'attaquait. Quant à l'issue probable de la lutte, toute la question se réduit pour moi à ceci: la haine que l'Occident catholique, aussi bien que l'Occident révolutionnaire, serait-elle plus forte, oui ou non, que celle qui les divise entre eux? Toute la question est-là... >\*).

гуть навредить ей. Увы, увы, за всёми этими успёхами послёдуеть еще разъ вакое нибудь недостойное, нелёное сглаживанье и смазыванье... Да и невозможно, чтобы быле вначе: столько тупоумія, столько нено-ниманія какъ внутренней сущности, такъ и всей общности даннаго положенія. Есть словно волиебный кругь, въ который, воть уже два но-нолёнія сряду, заключено нами національное самосезнаніе Россіи, и право нужно бы, чтобы Госнодь соблаговолиль дать намъ Самъ крѣпкаго подзатыльника, для того чтобы разбился кругь и вступили мы на нашъ истинный путь...

<sup>\*)</sup> Всть что-то, что вынъшнею зимою придаеть обществу болье мизни и праски,—и конечно это что-то вещь неналованная. Это озабоченность политический положениемь, это чувство борьбы, долго заклинаемой, не наконець, наперекоръ встиъ усилинь, нервавшей, один за другимь, вст узы ее опутывавшія... Ничтиъ лучше не опредбляется мъра ненависти къ Россіи, какь этимъ грубымъ неистовствомъ журналовъ Французскихъ и особенно Англійскихъ, со времени наникъ последиихъ уситъховъ. Наисерьезивйнимъ образомъ они витичнотъ Россіи эти уситъхи въ преступленіе и прилагають къ ней это извъстное изръченіе по новоду накого-то животнаго: «оно такъ свиръно, что защищается, когда на него нападають...» Что насается до исхода борьбы, то весь вопросъ сводится для меня воть къ чему: ненависть, которую питаеть къ намъ Западъ,

1854 г. 16 Февраля... «Се qui me faisait toujours attacher une si grande valeur à cette question d'Orient, c'est la conviction que j'avais qu'une fois soulevée, elle amenerait par contre-coup une grande crise morale à l'intérieur, et cette crise a commencé, Dieu soit loué. Et bientôt. Dieu et nos ennemis aidant, chacun à sa manière, le mouvement sera assez fort pour que rien ne puisse l'entraver ou l'interrompre. Sous ce rapport il est difficile de dire ce qui a le mieux servi ce mouvement, de la haine furieuse de l'Angleterre remorquant la France, ou de la demitrahison des puissances allemandes... Cette attitude de l'Autriche et de la Prusse et surtout les sentiments qui l'inspirent, sont un véritable triomphe pour le parti national, et puisqu'elles devaient en arriver là. la seule chose à regretter, c'est de n'en avoir pas assez fait pour elles... Quant à moi, qui par nature suis condamné à l'impartialité, ce n'est certes pas au point de vue de l'animosité nationale que je trouve la politique allemande misérable. Elle est miserable, parcequ'elle est un mensonge et une sottise. Ces puissances allemandes ont beau dire qu'unies entre elles, elles sont assez fortes pour sauvegarder leur neutralité... Mais c'est là qu'est le mensonge, parcequ'elles savent très bien qu'elles ne sont pas unies, et qu'en déhors de la Russie elles ne peuvent pas l'être, et qu'au fond du cœur l'une d'elles au moins, la Prusse, ne tenait à secouer le contrôle de la Russie que pour recommencer toutes ses petites trahisons qui lui ont toujours si bien réussi... Quant à cette pauvre Autriche, dont tout le corps n'est qu'un talon d'Achille, il est clair que ne pouvant se passer d'appui, soit à l'Orient, soit à l'Occident, elle avait à choisir pour s'asseoir entre un bon fauteuil à dossier, bien solide et bien rembourré, et un pal, solide aussi et très proprement aiguisé. Eh bien, je ne désespère pas que c'est en faveur du pal qu'elle se décidera >\*).

Западъ натолическій, столько же, сколько и революціонный, сильнъе ли она ненависти, которая ихъ самихъ истру собою дълить? Весь вопросъ въ этомъ...

<sup>\*)</sup> Что всегда заставляло меня придавать такое значение Восточному вопросу, это именно убъждение, что, разъ поднятый, онъ отдастся и у

24 Despais. «J'ai assurément été un des premiers à voir vonir et grandir cette effroyable crise, et maintenant qu'elle va saisir le monde pour le broyer et le transformer, je ne puis me persuader que tout ceci est bien réel, et que nous ne sommes pas tous tant que nous sommes en proie à quelque horrible hallucination. Car enfin il n'y a plus à se donner le change, la Russie selon toute probabilité va se trouver aux prises avec l'Europe toute entière. Comment les choses en sont-elles venues à ce point? Comment ce fait-il qu'un Empire, qui depuis 40 ans et plus n'a fait que re-

насъ, внутри, великийъ правственнымъ перелоиомъ,--- и этотъ переломъ уже начался, слава Богу. И скоро, съ помощью Бога и нашихъ враговъ (Вогь по своему, и враги по своему), движение ставеть настолькосильно, что начто не можеть его задержать или прервать. Въ этомъотношени трудно даже сказать, что напболье послужило этому движенію: бъщеная ли ненависть Англін, ведущей на буксиръ Францію, вли полуизмъна Ивмецкихъ державъ?... Положение принятое относительно насъ Австріей и Пруссіей, и особенно чувства его внушившія-истинное торжество для Русской народной нартін, и такъ накъ ужъ онъ, этв державы, должны были къ тому придти, то остается только жалъть, что не болье было для нихъ сдвлано... Что же касается меня, который, по самой природъ своей, обречень на безпристрастіе, то я, ужъ конечно не съ точки зрънія національной вражды, нахожу Нъмецвую политику самою жалкою. Она жалка петому, что лежь и глупесть. Эти Нъмецкія державы какъ бы тамъ ни увъряли, что онв, въ согласів другь съ другомъ, достаточно сильны для охраны своего нейтралитета, -- но въ этомъ-то самомъ и кростся домь: онъ корошо знають, что нисколько не въ согласін другь съ другомъ, и не могуть быть въ согласін помино Россін, а въ глубинъ души одна изъ нихъ по правнев мъръ, Пруссія, только для того и добивалась высвободиться изъ-подъ контроля Россін, чтобъ приняться снова за свои мелкіе, въроломиме происки, которые ей всегда удавались... Что же до бъдной Австріи, у которой все тъло - Ахиллесова пятка, то ясно, что, при невозможноств для нея обойтись безъ опоры либо Востока, либо Запада, ей приходилось, чтобы състь, выбирать между хорошимъ пресломъ со спинкой, прочнымъ и мягко набитымъ, -- и коломъ, тоже прочнымъ и очень гладко обвостреннымъ. Ну что же, я не теряю надежды, что она выберетъ именно-колъ...

culer et trahir ses propres intérêts pour servir et sauvegarder ceux d'autrui, se trouve tout à coup en butte à cette immense conspiration?... Et cependant c'était inévitable... En dépit de tout, raison, morale, intérêt, en dépit même de l'instinct de sa conservation, ce terrible conflit devait éclater... Et ce que l'amene, ce n'est pas seulement la sordide personnalité de l'Angleterre, ce n'est pas l'abjection de la France s'incarnant dans son aventurier, ce ne sont pas même les Allemands, c'est quelque chose de plus général et de plus fatal. C'est l'éternel antagonisme de ce, qu'à défaut d'autres expressions, il faut bien appeler l'Occident et l'Orient... Maintenant, si l'Occident était un nous serions, ie crois, perdus. Mais il v en a deux: le Rouge et celui qu'il doit dévorer. Nous le lui avons disputé pendant 40 ans, et nous voici sur le bord de l'abime, - et c'est maintenant le Rouge qui va nous sauver à notre tour >\*).

<sup>\*)</sup> Консчио, я одинь изь первых видьдь, какь шель и рось этоть ужасный призись, а теперь, когда онъ насталь, когда онъ готовится перемолоть и переобразовать мірь, мий трудно себя увърить, что все это въ правду такъ, въ самомъ дълв, что это не какая нибудь страшчая гальюцинація, которая завладбла всеми, всеми наин безь исключенія. Потому что — дольше себя обманывать нечего: Россія, по всей въроятности, скоро схватится со всею Европою. Какинъ образонъ дъдо дошло до этого, какинъ образомъ держава, поторая болье 40 льтъ только м двляла, что устраняла и предавала свои собственные интересы, ради пользы и охраны чужихъ интересовъ, -- она-то вдругъ и очутилась предметомъ общириъйшаго заговора?.. И однакожъ это было неизбъжно. Напереворъ всему -- разсудку, правственности, выгодъ, даже инстинкту самосохраненія, - этому грозному столиновенію надобно было совершиться. И причиною этого столкновенія — не скаредный эгонамъ Англів, не гнусная низость Франців, предавшейся авантюристу, — даже и не Изицы, -- а начто болье общее и роковое. Это-качное противоборство другь съ другомъ того, что, за недостаткомъ другихъ выраженій, приходится называть Западомъ и Востономъ. Затъмъ: если бы Западъ быль единъ, мы бы, кажется, погибли. Но ихъ два: Красный-н тотъ, кого Красчый имъетъ поглотить. Соровъ лътъ мы отбивали у Краснаго эту добычу, -- но вотъ мы на краю бездны, и теперь-то именно Брасный и спасеть насъ въ свою очерель...

1 Апръля... «Il y aura des trèves, des haltes, des points d'arrêt dans le chaos où nons entrons maintenant et où mous allons nous enfoncer de plus en plus. Mais la paix n'en sortira qu'avec une Europe complètement transformée. Je sais bien que ce que je dis là a été mille fois dit et qu'à moins d'y attacher un sens précis, cette phrase n'est qu'une nauséabonde banalité. Or ce sens précis-le voici... La question d'Orient, telle qu'elle doit se poser, n'est pas moins qu'une question de vie et de mort pour trois choses, qui toutes trois ont jusqu'à présent fait voir au monde qu'elles avaient la vie dure. Ces trois choses: c'est l'Eglise d'Orient, la race Slave, la Russie. Car la Russie, elle entraine nécessairement les deux choses dans sa ruine. Les ennemis de ces trois choses le savent bien, et de là leur rage contre la Russie. Mais qui sont ces ennemis et quel est leur nom propre? Est-il l'Occident? Peutêtre - mais c'est surtout la Révolution, qui s'est incarnée dans l'Occident. Maintenant y a-t-il un seul élément de vie qui ne soit plus ou moins saturé et pénétré de Révolution? Est-ce l'Eglise? Mais elle est représentée par un clergé qui en 1848, après avoir béni les arbres de la liberté, vient en 1854 de bénir le drapeau turc. Est-ce l'Ordre? Mais il est représenté par Louis N. Bonaparte, frère de tous les souverains de l'Occident. Est-ce la Liberté? Mais c'est la Révolution même donnant une main à Mazzini et l'autre aux Turcs à la satisfaction générale du jublic Européen. Maintenant ce qui n'est pas Révolution en Occident peut-il se déclarer l'adversaire politique de la Russie sans être de toute nécessité l'allié, c'est à dire la proie de la Révolution? J'ai la conviction qu'il ne le peut plus et même qu'il ne le veut plus. Et voilà pourquoi c'est bien d'une lutte suprême entre l'Occident tout entier et la Russie qu'il s'agit. Il est très possible que celleci y succombe. Mais si par hazard ce n'était pas elle, ce qui sortirait vainqueur de la lutte ne serait plus la Russieсе serait le Grand Empire (Великая Греко-Россійская Восточная Имперія). Tel est le dilemme où l'Europe vient de s'engager » \*).

<sup>\*) ...</sup>Будутъ перемирія, роздыхи, пріостановки въ томъ хаосъ, въ который мы теп-рь вступаемъ и въ который будемъ забираться все

8 Anphas. «Eh bien, nous voilà donc aux prises avec toute l'Europe coalisée contre nous. Coalition n'est par le mot,

глубже и глубже. Но миръ получится только вивств съ Ввроною вполив преобразованною. Знаю, что все это было тысячу разъ сказано, и что если не приложить из этимъ словамъ смысла самаго опредвленнаго,—они не болве наиз пошлость, возбуждающая даже тошноту. А опредвленный, точный смыслъ таковъ:

Восточный вопрось-вь томъ видь, какъ онъ долженъ быть поставленъ, не болве не менъе какъ вопросъ жизни и смерти для трехъ существъ, которыя вов трое поназали міру, что крепко-живучи. Эти трое воть ито: Восточная Церковь, Славянское племя, Россія. Наденіе же Россін влечеть неминуемо паденіе и остальныхь. Это хорошо знають общіє нав враги, и воть откуда этоть ихь бышеный напорь на Россію... Не вто же эти враги, какое ихъ настоящее ния? Западъ ли? Можетъ быть, - и особенно Революція, воплотившаяся на Западъ. Теперь спрашивается; есть ин на Западъ хоть одна жизненная стихія, которая бы. болъе или менъе, не была насыщена и проинта насивозь Революцісю? Церковь ли? Но ее представляеть духовенство, то духовенство, которое въ 1848 году благословляло «дерева свободы», а въ 1854 году благословило Турецкое знамя. Порядокъ ли? Но его представитель Лудовикъ Наполеонъ Бонапартъ, братъ всвиъ Ванадныхъ государей. Свобода ли? Но что же она, какъ не сана Революція, подающая одну руку Мадании, а другую Туркамъ, ко всеобщему удовольствію Европейской публики. Заткиъ: то, что еще не есть Реводюція на Западъ, можеть им оно стать подитическимъ врагомъ Россін, не ставши союзникомъ, то есть добычею Ревелюція? Я убъжденъ, что не можеть и даже этого уже и не домогается. Воть почему дело идеть именно о верховной, последней борьбе всего Запада съ Россіею. Очень можеть быть, что Россія при этомъ погибнеть. Но если бы случилось, что погибнеть нео на, то уже это будеть не просто Россія, которая явится торжествующею побъдительницею, это будеть Великая Греко-Россійская Восточнам Имперія. Такова дилемма, въ которую вдвинулась теперь Европа...

Мы должны здёсь оговорить выраженіе, что «паденіе Россіи влечеть. за собою паденіе церкви». Очевидно Тютчевъ разумёсть здёсь внёшнее: положеніе церкви, какъ внёшняго учрежденія, а не церковь въ ея внутренней непреходящей жизни. Нётъ сомиёнія, напримёръ, что взятіе Константинополя Турками имёло значительное вліяміе на земныя судьбы Восточной Церкви, —и въ этомъ смыслё выраженіе Тютчева вёрно.

c'est conspiration qu'il faut dire... Il n'y a rien de nouveau sous le soleil, et cependant il est peut-être vrai qu'il n'y pas eu dans l'histoire d'antécédents d'une indignité tramée et commise dans de pareilles proportions. C'est tout un monde déshonoré... Le roi de Prusse vient d'écrire ici qu'en dépit du protocole qu'il a signé et du traité qu'il a conclu, il n'en reste pas moins fidèle à ses sympathies pour notre alliance, tandis que son collègue d'Autriche, le prenant sur un ton plus pathétique, nous déclare que c'est le coeur saignant qu'il passe du côté de nos ennemis. C'est comme le pamphlétaire, qui pour s'excuser d'avoir publié un libelle contre son bienfaiteur, disait: «il faut bien vivre...» à quoi on lui a répondu: je n'en vois pas la nécessité. Et telle est probablement la réponse que la Providence ne tardera pas de faire à cette ignoble politique autrichienne, aussi bête que perfide »\*).

21 Anphas. «J'ai lu l'article de Forcade dans la Revue de Deux Mondes, où il est question de moi et que personne ici me semble avoir remarqué. Certes, ce n'est pas l'envie de parler qui me manque, mais elle est constamment refoulée par la conviction de plus en plus intime de l'impuissance, de l'inutilité radicale de la parole... plus vaine, plus

<sup>\*)</sup> Ну воть, мы въ схватив со всею Европой, соединившейся противъ насъ общинъ союзомъ. Союзъ - впроченъ невърное выражение, настоящее слово: заговоръ. Нътъ ничего новаго подъ солицемъ, однако же едвали не справедливо, что въ исторіи не бывало примъровъ гнусности замышленной и совершенной въ такомъ объемъ. Это цълый мірь обезчещенный... Оть Прусскаго короля получено писанье, что, несмотря на протоколь имъ подписанный, на трактать имъ заключенный, онъ-де тъмъ не менъе пребываеть въренъ своимъ симпатіямъ въ Русскому союзу. А коллега его, Австрія, тономъ болье патетическимъ, объявляеть намь, что лишь съ сердцем в обливающимся кровью переходить она на сторону нашихъ враговъ. Это какъ тотъ панфлетчикъ, который, выпустивъ въ свътъ вниженку противъ своего благодътеля, говориль въ извинение: «въдь вадо же мет жить» на что ему отвъчали: не вижу въ томъ никакой надобности. И таковъ по всей въроятности отвътъ, который не преминетъ дать Провидъніе на эту ковар-HYM ABCTDIÄCKYM HOJETEKY, CTOJE ME LIVHYM, KAKE E BEDOJOHHYM.

impuissante que jamais dans le moment actuel. A ceux d'ici c'est superflu, même si c'était possible. Pour ceux de déhors c'est autrement impossible. Car la parole, la pensée, la réflexion, tout cela suppose un terrain neutre, et il n'y a plus rien de neutre entre eux et nous... Il y a longtemps que l'on pouvait pressentir que cette haine furieuse, cette haine de dogue à la chaîne, qui depuis trente ans s'irritait de plus en plus dans l'Occident contre la Russie, que cette haine un jour ou l'autre devait nécessairement rompre la chaîne. Ce jour est arrivé... Ce qui s'appeleit la Russie en langage officiel a eu beau faire pour conjurer ce destin, elle a eu beau biaiser, transiger, cacher le drapeau, se renien enfin, rien n'v a fait. Est venu un moment, où pour la mettre en demeure de prouver sa modération d'une manière encore plus 'éclatante, on lui a tout bonnement proposé de se suicider, d'abdiquer sa raison d'être, de reconnaitre qu'elle n'était autre chose dans ce monde qu'un fait brutal et absurde, rien qu'un abus demandant correction. Je ne sais trop ce qu'aurait fait la Russie officielle livrée à elle-même, et au delà de quelle arrièrelimite des limites elle aurait poussé son désintéressement et sa longanimité. Mais heureusement cette fois, de derrière le simulacre qui ne simulait plus rien du tout, on a entendu une voix très réelle prononcer très définitivement: Non. Et ce non, cette négation, si brutalement, si témérairement provoquée, c'est l'affirmation de quelque chose dont on n'a qu'une idée bien confuse en Europe. Ce quelque chose qui s'appelait la Russie en langage occidental, ce compromis entre des prétentions surannées, mais toujours flagrantes et cet Avenir constamment ajourné, ce compromis où il y avait autant de niaiserie et d'imbécilité d'une part que de mauvaise foi et d'iniquité de l'autre, cette combinaison là est bien décidément épuisée et ne renaîtra plus... C'est cet avenir réservé, cet avenir de l'Europe d'Orient, dont la Russie n'était que le dépositaire, qu'on a redemandé à elle, en lui mettant le couteau à la gorge... La bataille maintenant, qu'elle en sera l'issue? Pour la pressentir il faudrait savoir à quelle heure de la journée nous sommes sur le cadran de la chrétienneté. Mais si ce n'est pas encore la nuit, nous pourrons encore discerner de grandes et belles choses. Seulement la lutte

finie, ce n'est plus à la Russie qu'on aura à faire dans l'Occident, c'est à ce quelque chose de formidable et de définitif, qui n'a pas de nom encore dans l'Histoire, mais qui existe déjà et qui grandit à vue d'œil dans toutes les consciences contemporaines, amies ou ennemies n'importe... Ainsi soit-il.»\*).

Статья Форкада, о которой говорить Тютчевь, не только чиоминала объ немъ, объ его брошюрф, известной намъ подъ

<sup>\*)</sup> Я прочель статью Форкада въ Revue des Deux Mondes, гдъ идеть рвчь обо инв и воторую намется здёсь никто не запётвыв. Конечно, но въ желанія говорить у мевя недостатовь, но желаніе это постоянно сдавливается убъждениемъ, оъ наждымъ диемъ укореняющимся, въ безсилін, въ совершенной безполезности слова... Тщетво и немощно слово въ вастоящую менуту, канъ никогда не бывало. Къ тому же,--съ къмъ говорить? Съ завиними-излиние, ослибы и было возможно. Съ вивиними-невозножно но другой причинв. Слово, мысль, разсумденіе, все это предполагаеть накую-нибудь нейтральную но чву, а между нами и ими ибтъ уже инчего нейтрального... Давко уже можно было предугадывать, что эта бъщеная ненависть, -- словно ненависть поя въ привязи, - ненависть, которая тридцеть лать, съ камдынь годомъ все сильнъе и сильнъе, разжигалась на Западъ противъ Россіи, сорвется же когда-нибудь съ цёни. Этотъ мигъ и васталь,.. То что на оффициальномъ явыя вызывалось Россіско-чего уже оно не двлало, чтобъ отвратить роковую судьбу: и янляло, и торговалось, и притало знаня, и отрицало даже самое себя --- ничто не помогло. Пришель таки день, когда отъ нея потребовали еще болве яркаго доказательства ея унфранности, просто-напросто предложили самоубійство, отреченіе отъ саной основы своего бытін, торжественнаго признанія, что она не что вное въ мірв, какъ дикое в безобразное явленіе, какъ вло, требующее исправленія... Я не знаю навърное, что сделала бы оффиціальная Россія, предоставленная самой себъ, и до какого бы врайняго предъла предбловъ допела бы она овое безкорыстие и долготерпъние. Не къ счастію на сей разъ, изъ-за этого подобія, которое уме и подобиться чену-либо перестало, раздался голось- живой, настоящій, и произнесъ рашительное: «Натъ»... Это «натъ», это отрицаніе, вызванное такъ грубо, такъ дерзве-есть, въ то же время, по лож и тельное утверждение чего-то такого, о чемъ въ Ввропъ имъется самое смутное понятіе. То, что навывалось Россією на языкъ западномъ, эта сдълка, этотъ компроимсъ между притизаніями устарвлыми, но все

заглавіемъ «La Russie et la Révolution» и напечатанной въ 1849 году въ Парижъ, но, не называя его имени, содержала въ себъ нъкотория выписки изъ только-что приведенныхъ нами, и другихъ, не помъщаемыхъ здёсь, писемъ Тютчева нъ его супругъ. Ея братъ, баронъ Пфеффель, ностоянно проживавшій въ Мюнхень, гдь въ то время льчилась и Э. О. Тютчева, сообщаль, бесь ведома автора, оти письма въ извлеченіямъ своимъ знакомымъ въ Парижъ, и между прочимъ Форкаду. Конечно, Тютчевъ былъ вовсе не прочь довести до слука Французовъ-сужденія объ нув политикъ и образъ дъйствій съ точки арьнія Русской. Такія же выписки пом'вщены и въ другой стать в Форкада, въ томъ же журналь и въ томъ же году. Онъ любуется и талантомъ, и силою внутренняго убъжденія, которие ярко виступають въ письмать, но въ то же время указываеть на нихъ какъ. на образчикъ-какіе опасные для Европейской цивилизаціи гивадится въ Русскихъ умахъ исполнискіе помыслы — какъ много въ нихъ страстнаго и варварскаго пыла, и проч. --Въ письмахъ отъ Августа месяца 1554 года, мы встречаемъ у Тютчева, между прочимъ, следующія строки: «J'ai sur ma table le Nº du 1 Juillet de la Revue des Deux Mondes, où je trouve toute ma correspondance. C'était assurément l'unique chance qu'eussent mes lettres d'être relues

еще живучими, и между Будущимъ постоянно отсрочиваемымъ, этотъ компромисъ, въ которемъ съ едной сторены быле столько простедушной глупости и безсимслицы, съ другой стелько недобросовъстности и неправды,—такая сочименная снотема, конечно, теперь уже издержалась вся и бельше не возобновится. Вотъ эту-то особенную будущнесть (будущность Евронейского Востока, которей Россіи тольке залогохранительница) и хотятъ оть нея исхитить, приставивъ немъ иъ горлу... Какой же будетъ исходъ битвы? Чтобы предугадать его, надо бы знать—какой часъ дня стоитъ теперь на часовомъ иругъ христіанства? Если еще не ночь, то намъ еще удастся увидъть немало крупнаго и величаваго... Только когда окончится борьба, уже не съ Россіей собственно придется имъть дъло Западу, а съ чъмъ-то исполнисиимъ и окончательнымъ, чему еще нътъ имени въ Исторіи, но что уже живетъ и ростеть не по днямъ, а по часамъ, въ сознаніи всёхъ современняковъ—друвей и недруговъ... Да будетъ такъ!..

Но и пламенныя упованія Тютчева на высокое призваніе Россіи не избавляли его отъ припадковъ тоски и унывія въ виду постоянныхъ нашехъ неудать, ожибокъ и всей страшной внутренней неурядицы, всплывшей на поверхности кавеннаго намего порядка и «благополучнаго обстоянія». Вотъ что читаемъ въ его письмахъ того же года: «Quant on se trouve en face d'une réalité qui blesse et brise tout votre être moral, quel est l'homme assez fort pour ne pas détourner la tête par moments et ne pas se voiler la tête d'illusions? Mais la terrible réalité se soucie fort peu d'être crue ou non, il lui suffit d'être... Elle est-elle marche-elle arrive... Il y aurait une sotte affectation de ma part à essayer de dissimuler mon profond, mon entier découragement. Tout n'est pas perdu peut-être, mais tout a été gaché, abimé et pour longtemps compromis... Intelligence opprimée, comme tu te venges!...> \*).

Замъчательно и слъдующее его письмо изъ Москвы отъ

<sup>\*)</sup> У меня на столъ лежить № отъ 1 юля В. des Deux М., гдъ помъщена вся моя переянска. Конечно—это была единственно возможная случайность, чтобъ мон письма были перечитаны самимъ мною... На дняхъ у графини Бобринской меня угощали, не подовръвая во миъ автора, мовин собственными письмами, воспроизведенными въ извлеченияхъ, въ одной статьъ В. des Deux Mondes. И это почти возбудило во мнъ желание написать что-инбудь послъдовательное и болъе поляое о всей общности воироса. Но...

<sup>\*) ...</sup> Когда стоимь лицемъ къ лицу съ правдою дъйствительности, ст такою ея правдою, которая язвить и сокрушаеть все ваше правственное существо, —у кого же достанеть силь, чтобъ подчасъ не отвратить въ сторону ввора, не накрыться, какъ покрываломъ, мечтою? Но страшной правдъ что за дъло—върять ли ей вли не въритъ: съ нея довольно быть Она есть, она идетъ—она наступаетъ. Выло бы глупынъ притворствомъ съ моей стороны сирывать мое глубокое, пол-

30 Ноября 1854 года: «A l'exception de quelques individus qui voient clair parcequ'ils ont toujours vu clair, ce qu'on appelle le public, ce faux peuple, cette contrefaçon du vrai pays, ici comme ailleurs, n'a qu'un profond sentiment de malaise et de déceptions sans nulle intelligence yraie de la situation. On comprend qu'on a fait fausse route parcequ'on se trouve embourbé. Mais où a commencé la déviation? Depuis quand? Comment rentrer dans la bonne voie? Et où est-elle, quelle est-elle cette bonne voie? Voilà, certes, ce que l'on est loin de deviner. Et il ne pouvait pas en être autrement, le genre de civilisation qu'on a infligé à ce malheureux pays tendant fatalement à ce double résultat: instincts faussés, intelligence engourdie ou annullée... Ceci encore ne s'applique qu'à cette classe de la société russe qui se prétend civilisée—le public. Car la vie nationale, la vie historique est encore intacte dans les masses. Elle attend son heure, et le moment venu elle ne manquera pas à l'appel et saura bien se faire jour en dépit de tout et de tous. En attendant il est clair pour moi que nous ne sommes qu'au début des déceptions et des humiliations de tout genre.... \*).

ное уныніе. Можетъ-быть и не все потеряно, но все явгажено, нерепорчено, подорвано въ своей силъ надолго... Разумъ подавленный, какъ ты истипь за себя!..

<sup>\*) ...</sup> Исключая нёкоторых лиць, которыя видять ясно и теперь, потому что всегда видёли ясно, — то что называется п убликой — этоть лже-народь, эта фальшивая поддёлка подъ Русскую землю, — вдёсь, какъ и всюду, испытываетъ только глубокое непріятное ощущеніе чего-то не по себё, вийстё съ сознаніемъ обманутыхъ надеждъ, — но безъ всякаго истинато разумёнія дёла. Догадываются о томъ, что шли не тою дорогой, только петому, что увязли. Но гдё же именно своротили съ пути? Съ какихъ поръ? Какъ попасть опять на правый путь, и гдё онъ, и что это за путь? Воть чего, конечно, отгадать не умёють. Да и не могло быть вначе. Плодомъ тей цивилизаціи особаго рода, которая была навявана нашей несчастной странё, должны были неминуемо явиться: искривленные инстиниты, — имель вакоченёвшая или равдавленная. Это, конечно, относится только до той части Русскаго общества, которая величаетъ себя образованною, т. е. до и убблики; потому что живнь народная, живнь историческая, еще цёльна

... «Et voilà les gens qui dirigent les destinées de la Russie (пишеть Тютчевъ въ другомъ письмѣ) à travers la plus formidable crise qui ait jamais ébranlé le monde... Non certes, il est impossible de ne pas pressentir la fin prochaine et imminente de cet épouvantable contre-sens, épouvautable et grotesque à la fois, de cette contradiction à faire rire et grincer des dents, entre les hommes et les choses, entre ce qui est et ce qui devrait être... Nous en sommes toujours encore à la vision d'Ezéchiel. Le champ est tout couvert d'ossements arides. Ces ossements se ranimeront-ils? Seigneur, Tu le sais! Mais certes, il ne faudra pas moins que le souffic de Dieu—un souffie de tempête...» \*)

Къ сожалвнію, переписка прерывается именно на тѣ мѣсаны, когда въ Россіи, въ лицъ двухъ царей, одна историческая эпоха смѣнилась другою. Мы разумѣемъ кончину государя Николая Павловича и воцареніе Его Сына. Возобновившись весною, переписка продолжается въ прежнемъ духъ и тонъ; то страстное, напряженное состояніе, въ которомъ держала всю Россію одиннадцати-мѣсячная осада Севастополя, отражается въ письмахъ Тютчева во всей своей животрепещущей правдъ; онъ уже не могъ «пъть» въ риемованныхъ стихахъ...

Теперь тебъ не до стиховъ, О слово Русское, родное!

въ народныхъ массахъ. Она ждетъ своего часа, и когда настанетъ часъ—
она на замедлитъ откликнуться на призывъ и съумъетъ пробиться на
свътъ Бомій вопреки вевмъ и всему... А между тъмъ, для меня очевидно, что мы только въ самомъ началѣ разочарованій и уничименій
всикого рода...

<sup>\*) ...</sup> И воть какіе люди ведуть теперь судьбы Россіи сквозь небывалый громаднійшій кризись!.. Ніть, невозможно не чанть близкаго, неминуєнаго конца этой страшной безсимслиць, страшной и вь то же времи потішной, —этому противорічію, разонь вызывающему и хохоть, и скрежеть зубовный, между людьии и ділонь, между тішь что есть и что должно бы быть.... Предъ нами все еще видініе Ісзекінля: поле покрыто сухими костини... Эти кости—оживуть ли? Ты віси, Господи! Но, конечно, оживить ихь могло бы разві дыханіе Божіе—дыханіе бури...

сказаль онъ еще въ началь 1854 года, и точно: у него уже не писались стихи по поводу громадных в кровавых в событій, -- но слово его не умолевло ни въ обществъ, ни въ частныхъ беседахъ и письмахъ, восходя иногда до истиннаго паеоса и поражая своею проворянностью. «L'Autriche-писаль онь къ одному знакомому - se brouille avec ses amis pour ne pas se compromettre vis-à-vis de ses ennemis. Peine inutile!... Le canon qui bat en brèche Sévastopol la chassera d'Italie» \*). Но какъ ни интересны за все это время тъ письма Тютчева, которыя въ нашихъ рукахъ, мыслыю и красотою ръчи, мы должны однакоже прекратить наши выписки, чтобъ не переступить ва врая біографическаго очерка. Приведемъ только, въ заключение, еще нъсколько отрывковъ.-Сильное нервное возбужденіе, униніе, горькое сомивніе въ судьбахъ Россіи, все это какъ бы разрешилось у Тютчева сь паденіемъ Севастополя. Дівствительно, очистительная жертва была принесена, боль достигла крайняго своего предъла, - отсюда должно было начаться выздоровление. На чуткой природъ поэта такая перемъна исторической атмосферы отдалась сама собою, прежде даже чёмъ стала предметомъ его совнанія. Воть его письмо оть 9 Сентября 1855 года изъ Москвы, гдё въ это время находился и «новый царь», т. е. Государь Александръ Николаевичъ, пробидомъ на Югъ; оно стоять любаго стихотворенія... «Ce qui est vraiment prodigieux et bien humiliant aussi, c'est qu'avec nos insignifiantes impressions il a suffi de 8 jours, sinon pour emporter, du moins pour affaiblir cette écrasante, cette foudroyante impression de la catastrophe de Sévastopol. Le fil du télégraphe que j'avais côtoyé pendant 600 werstes ne m'en avait rien dit, et c'est à mon arrivée, en venant chez mon frère, que j'ai appris par lui cette terrible nouvelle. Il est probable que si je l'avais écrite à l'instant-même, j'aurais dis des choses très éloquentes et très émouvantes. Maintenant il est trop tard... et d'ailleurs dans ce moment-ci un magnifique soleil du matin entre dans ma chambre... Il y avait assurément

<sup>\*) ...</sup> Австрія ссорится съ друзьями, чтобъ не компрометтироваться передъ врагами. Напрасный трудъ! Пуники, громящія теперь Севастополь, прогонять ее изъ Италіи...

quelque chose d'inusité et d'original dans l'impression que faisait le Kremlin habité. En voyant tout ce va et vient de la vie affairée, tout ce mouvement de voitures, cette foule stationnant dans les cours du palais, et tout cela en vue d'un intérêt présent, — on avait le sentiment comme si le charme venait de se rompre et que la vie allait reprendre, après des siècles d'interruption... Et puis, lorsqu'on venait à rencontrer dans les escaliers ou les corridors toutes ces figures connues de Pétersbourg, N. N. O. O. etc., on sortait bien vite du rêve pour rentrer dans la réalité... Hier cependant, le 8, à l'heure où la messe se disait dans toutes les cathédrales, je suis monté sur la première plate-forme d'Iwan Véliki, qui était couverte d'un monde qui était là à attendre, à tort ou à raison, l'apparation de l'Empereur sur le grand escalier intérieur ou Sa sortie d'une des cathédrales. Tout-à-coup ce sentiment de tantôt m'a ressaisi. Il m'a semblé que le moment présent était passé depuis longtemps, qu'un demi-siècle et plus avait passé par là-dessus; que la grande lutte qui commence, après avoir parcouru tout un cycle de vicissitudes immenses et avoir enveloppé et brové dans ses replis des empires et des générations, était enfin terminée, qu'un nouveau monde en était sorti, que l'avenir des peuples était fixé pour des siècles, que toute incertitude avait disparu, que le Jugement de Dieu était accompli, le Grand Empire fondé... Il commençait sa carrière infinie là-bas dans d'autres régions sous un soleil plus brillant,—plus près des souffes du Midi et de la mer Mediterrannée. Des généra-tions nouvelles, avec des idées, des convictions toutes différentes, étaient en possession du monde, et fières du résultat acquis, se souvenaient à peine des tristesses, des angoisses et de l'étroite obscurité dans laquelle nous vivons en ce moment... Et alors toute cette scène du Kremlin, à laquelle j'assistais, cette foule si peu consciente de ce qui allait arriver, se poussant pour voir l'Empereur... toute cette scène m'a paru comme une vision du passé et d'un passé déjà lointain, et comme si les hommes que je voyais se mouvoir autour de moi avaient déjà depuis longtemps disparu de cette terre. Je me suis tout-à-coup senti le contemporain de leurs arrière-petits enfants... Et c'est cette disposition habituelle à mon esprit d'envisager la lutte dans ses proportions et ses développements gigantesques, qui me rend parfois moins sensible aux événements du moment,— bien que d'autres fois je me sente accablé de tristesse et de dégoût...>\*).

<sup>\*) ...</sup> Что истинно изумительно и въ то же время очень обидно, это ничтожность всвуд наших висчатачній; воськи дисй довольно было, чтобъ если не равовить совсвив, то по крайней иврв ослабить страшное, полавляющее, какъ громъ низвергающее впечатлъние Севастопольской катастрофы... Телеграфияя нить, вдель которой я вхаль 600 верстъ, ничего мив о томъ не повъдала, и только по прівзив мосмъ, зайня къ брату. Узналь я отъ него эту печальную въсть. Очень въроятно, что еслибъ я тотчасъ же принялся писать о ней, я бы наговорилъ много, весьма и весьма краснорфчиваго, пронимающаго душу. Тепорь уже поздно--- и из тому же въ эту самую минуту великолённое утреннее солнце вступило въ ною комнату... Было, конечно, что-то необычное и своеобразное въ томъ висчатавніи, которое производиль Кремль-населенный. При видъ всей этой бъготии дъловой жизни, этого движевія кареть, этой телиы стоящей на дворцовыхь дворахь,--н все это ради интересовъ текущаго дня, -- чувствовалось словно бы чары разбились и жизнь, послё цёлькъ вёковъ перерыва, двинулась снова... А петомъ, при встръчъ на абстинцахъ наи въ корридорахъ со встин этими знакомыми Петербургскими лицами, съ N. N., О. О. и пр., мечта быстро разлеталась, и обдавала действительность. Вчера однавоже. 8-го, вогда шла объдня во всъхъ соборахъ, я ввобрался на первую площадку Ивана Великаго, набитую народомъ, ожидавшимъ, не знаю основательно ди или напрасно, появленія Государя на большомъ внутреннемъ крыльцъ, или при выходъ изъ собора. Вдругъ меня обхватило то, первое чувство. Миб поназалось, что настоящій мигь миноваль уже давно, что полвъка и больше прошло за нвив; что великая зачинающаяся теперь борьба, совершивь весь кругь громадныхъ превратностей, объявъ и переноловъ, въ своихъ изгибахъ, целыя царства в поколънія, уже наконець прекратилась, - что новый мірь возникъ изъ нея, -- что будущность народовъ установилась на иногіе въки, что всякая неопредвленность исчезла, что Божій Судъ совершился, Великая Имперія основалась... Она вступала въ свое безнонечное поприще тамъ, въ странахъ иныхъ, нодъ селицемъ болве яркимъ, ближе въ дуновеніямъ Юга и Средиземнаго моря. Новыя покольнія, съ мыслями, съ

«Это вторая Пуническая война Запада съ Россіей» — инсаль Тютчевь, вслёдь за первымъ своимъ письмомъ изъ Москвы, называя первою Пуническою войною—1812 годъ. «Il s'agit de savoir si la plus nombreuse des trois races européennes, après avoir perdu contre les deux autres, depuis bientôt mille ans, toutes les affaires d'avant-garde, est destinée à être définitivement vaincue dans son principal corps d'armée et perdre dans cette bataille suprême toute son autonomie historique,—n'être plus qu'un grand cadavre avec une âme d'emprunt!...» \*).

Ho онъ же и самъ отвъчаеть на этоть вопросъ черезъ
нъсколько дней: «Non, certes, la méprise commise par l'empereur Nicolas n'a été que la conséquence dernière et suprême
d'une déviation profonde et bien antérieure à lui dans la direction imprimée aux destinées de la Russie,—et c'est précisement cette circonstance d'une déviation aussi ancienne et
aussi profonde qui me fait supposer que le redressement ne
pourra s'obtenir que par de longues et de bien cruelles épreu-

убъжденіями совершенно иными, владъли міронъ, и гордыя вобыть пріебрътеннымъ и достигнутымъ, едва-едва поминли о печалять, о мунать,
о той тъсной тывъ, въ которой мы теперь обитаемъ... И тогда все это
времлевское зрълище, при которойь я присутствоваль, эта толпа, такъ
мало педозръвающая что висить мадъ нею въ будущемъ, давящая другь
друга, чтобъ тольке увидъть Царя... все это врълище показалось миз
какинъ-то видъніемъ прошлаго, и уже далекаго промілаго,—а люди.
что около меня двигались, будто уже давно исчезли съ этой земли. Я
вдругъ почувствоваль себя современникомъ муз пра-правнуковъ... И
воть эта-то наклонность, обычная моему уму, обнимать взоремъ берьбу
во воемъ ея исполнискомъ объемъ и развитіи,—она-то и двлаетъ меня
подчась менъе впечатличельнымъ для событій настоящей минуты,— хотя
въ другой разъ я извемогаю отъ тоски и отвращенія...

<sup>\*) ...</sup> Дѣдо идеть о томъ, обречено ли иногочисленитёшее изъ трехъ племенъ Евренейскикъ, которое до сихъ поръ, втеченіи почти тысячи лѣтъ, только проигрывало во всѣхъ свеихъ авангардныхъ стычкахъ съ остальнымъ двумя цлеменами, ... обречено ли оно претерпѣть окончательное пораженіе на своемъ главномъ войскѣ, утратить въ этой послѣдней битвѣ всю свою историческую автономію и стать не болѣе, какъ огромиымъ трупомъ съ заемнею душою?...

ves. Quant au succès définitif de la lutte en faveur de la Russie, il me paraît aussi peu douteux maintenant qu'il l'a jamais été» \*).

Такими словами заканчивается эпопея последней Восточной войны въ письмахъ Тютчева. Онъ, по всему видно, пришелъ къ убъжденію, что ръшеніе великаго Восточнаго вопроса отсрочено исторією на долго, и что ни Европа еще не истощила всъхъ жизненныхъ силъ своего духа, ни Россія еще не созръла для предназначеннаго ей, какъ думалъ Тютчевъ. призванія. Онъ, конечно, понадъ и не могъ не понять, что не на отдаленные горизонты будущаго, а на болъе тъсный горизонть ближайшаго настоящаго должны по преимуществу устремиться покуда Русскіе взоры и что чередь, въ самой Россіи, не за исполинскими, міровыми, политическими задачами, а за деломъ, и за долгимъ деломъ, собственнаго внутренняго устроенія. Этимъ объясняется, почему съ окончаніемъ Восточной войны Тютчевъ почти совершенно замолкъ о своихъ историческихъ чаяніяхъ и вёрованіяхъ, въ устныхъ бесъдахъ и въ письмахъ. Только изръдка какой-нибудь стихъ или случайное слово намекали, что они еще живуть въ его душъ, глубоко затаенные, котя, можетъ-быть, уже не въ прежней своей пъльности и полнотъ... Но Тютчеву довелось дожить и до последняго эпилога Восточной войны. Лучъ лелъемаго имъ будущаго снова сверкнулъ для него въ настоящемъ. Мы разумъемъ возвращение себъ Россиею свободы на Черномъ моръ, т. е. ту декларацію, которою Русскій Кабинеть, въ концъ 1870 года, возвъстиль Европъ, что перестаеть считать для себя обязательными, въ отношении къ Чер-

<sup>\*) ...</sup> Нътъ, безъ сомивнія, ошибка, совершенная императоромъ Ниволаемъ, была только результатомъ последнимъ, крайнимъ, того ръзваго искривленія путей, которымъ, гораздо его ранье, было насильственно изменено направленіе Русскихъ судебъ, — и вотъ именно это обстоятельство, — т. е. что искривленіе совершилось такъ ръзко и такъ уже давно, — оно-то и заставляетъ меня думать, что и выпрямленіе можетъ быть добыто лишь долгими и лишь необычайно жестокими испытаніями... Что же касается до окончательнаго разръшенія борьбы, то успъхъ Россіи также мало, кажется мив, подлежитъ сомивнію нынь, какъ подлежаль когда-либо и прежде.

ному морю, ограниченія въ правахъ, наложенныя на Россію Парижскимъ трактатомъ. Не могъ не встрепенуться душою, уже почти 70-ти-лётній, «не обманувшійся въ своей върѣ», поэтъ, и отозвался двумя стихотвореніями, которыя впрочемънигдё не были имъ напечатаны, а одно изъ нихъ, согрѣтое вполнъ искреннимъ чувствомъ, оставалось даже совсёмъ не-извъстнымъ до самой его кончины. Вотъ оно:

Пятнадцать лъть съ тъхъ поръ минуло, Прошелъ событій цълый рядь—
И въра насъ не обманула,
И Севастопольскаго гула
Послъдній слышимъ мы раскать.

Ударъ послъдній и громовый, Онъ грянуль вдругь, животворя,— Послъднее въ борьбъ суровой Теперь лишь высказано слово: То слово Русскаго царя.

И все что было такъ недавно Враждой воздвигнуто слъпой, Такъ нагло, такъ самоунравно,——Предъ честностью Вго державной Все рушилось само собой.

И вотъ: «свободная стахія»...

— Сказалъ бы нашъ поэтъ родной—
Шумишь ты, какъ во дни былые,
«И катишь волны голубыя.
И блещешь гордою красой»...

Пятнадцать лёть тебя держало Насилье въ западномъ плёну,—
Ты не сдавалось и роптало;
Но часъ пробиль,—насилье пало:
Оно пошло какъ ключъ ко дну.

Опять зоветь и къ дёлу нудить Родную Русь твоя волна, И къ распре той, что Богь разсудить, Великій Севастополь будить Отъ заколдованнаго сна. И то что ты во время оно Отъ бурныхъ спрыла непегодъ Въ свое сочувственное лоно,— Отдащь ты намъ, и безъ урона, Безсмертный Черноморскій флотъ.

Да, въ сердцъ Русскаго народа Святиться будеть этотъ день: Онъ—наша внъшняя свобода. Онъ Петропавловскаго свода Освътитъ гробовую сънь...

Вотъ другое стихотвореніе, посланіе къ князю А. М. Горчакову:

Да, вы сдержали ваше слово: Не двинувъ пушки, ни рубля, Въ свои права вступить готова Родная Русская земля.

И наих завъщанное море Опять свободною волной, О прежнемъ позабывъ позоръ, Лобзаетъ берегъ свой родной.

Счастливъ въ нашъ въкъ, кому побъда Далась не кровью, а умомъ; Счастливъ, кто точку Архимеда Умълъ найти въ себъ самомъ...

## VIII.

Празднества коронаціи 1856 года привлекли, конечно, и Тютчева въ Москву, и хотя не имъли власти надъ его поэтическимъ творчествомъ, то-есть не внушили ему никакихъ стиховъ, однакоже довольно подробно описаны въ его письмахъ къ женъ. По своему званію каммергера, онъ не только былъ эрителемъ, но даже дъйствующимъ лицомъ въ разныхъ коронаціонныхъ церемоніяхъ и обрядахъ. Трудно себъ представить придворнаго менъе придворнаго, чъмъ былъ Тютчевъ. Онъ дорожилъ своимъ каммергерскимъ ключемъ именно какъ

ключемъ, отпиравшимъ ему двери многихъ блистательныхъ сборищъ, куда нелегко было бы и попасть при иныхъ условіяхъ, — а жить всею полнотою визминей общественной жизни, отъ ея высшихъ сферъ и до нившихъ, было для него насущною потребностью. Но Тютчевъ и во дворцв, и на улицв, и на чердакъ какого-нибудь бъднаго литератора, былъ совершенно одинаковъ. И не потому только одинаковъ, что этосвоего рода le suprême bon genre, обязательный для людей, какъ обыкновенно выражаются, «истинно - образованныхъ»: такая одинаковость, чисто внъшняя, сама себя сознающая и сама себя внутренно похваливающая, очень часто не болъе какъ снисхождение подъ маскою въждивости, какъ сдълка между гордостью и требованіями свътскаго приличія. Но Тютчеву не было надобности ни въ какой сдёлке съ самимъ собою; ему не приходилось бороться въ себъ ни съ гордостью, ни съ тщеславіемъ, потому что въ этихъ обоихъ свойствахъ у него быль, какъ мы уже объясняли, положительный недостатокъ: тутъ даже не было особенной заслуги съ его стороны. Ему было решительно все равно, где бы онъ ни находился, только бы не было скучно, - только бы врилище или бесъда, чъмъ бы они обставлены ни были, давали пищу его уму, возбуждали въ немъ участіе, представляли сами по себъ живой завлекающій интересъ. Какъ пчела собираетъ медъ со всякихъ растеній безъ разбора, съ полевыхъ и садовыхъ, такъ и Тютчевъ искалъ вездъ и всюду, во всъхъ явленіяхъ общественной жизни, внутренняго содержанія, скрытаго смысла, непосредственныхъ внёшнихъ впечатленій, удовлетворенія потребностей своей поэтической духовной природы. Не онъ быль данникомъ этой внешней жизни, а она была его данницею, гдъ бы, на какой бы высотъ или на какой бы низменности ни совершалась. Поэтому и быль онъ не то что вездъ какъ дома, а вездъ одинъ и тотъ же, самъ собою, всегда и вездъ независимъ, безъ аффектаціи, но независимъ не на показъ.

Письма его о коронаціи чужды какихъ-либо серьезныхъ отвлеченныхъ соображеній; но въ нихъ много легкихъ граціозныхъ очерковъ и остроумныхъ замѣтокъ. Вотъ, между прочимъ, его описаніе маскированнаго бала въ Большомъ Кремлевскомъ Дворцѣ:... «Je rentre à l'instant de ce fameux

bal masqué... Quant à moi, je dois l'avouer, tout ce mouvement, tout cet éclat, toute cette représentation grandiose et les pompes symboliques sous lesquelles on reconnaît tout à coup des figures si bien connues et si franchement, si humblement elles-mêmes, tout cela me fait l'effet d'un rêve: tant c'est vivant et en même temps incohérent et peu réel. Voici par exemple la vieille comtesse R. et la vieille T. (je nomme celles-la parcèque ce sont les dernières aux quelles je viens de parler), et tout à côté des princes Mingréliens. Tatars. Iméretiens, très authentiques, avec leurs magnifiques costumes et leurs figures solennelles, et des histoires de sang après eux, et même, comme ce soir par exemple, deux Chinois vivants et réels, et puis à deux cents pas de ces salles resplendissantes de lumières et encombrées de cette foule si contemporaine, là-bas sous les voûtes, les tombeaux d'Iwan III et d'Iwan IV... Si par hazard on pouvait admettre que le bruit et le reflet de tout ce qui se passe dans leur Kremlin arrive jusqu'à eux, --comme ils doivent faire de grands veux, tout morts qu'ils sont... Iwan IV et la vieille R.... Ah combien il v a du rêve dans ce que nous appelons la réalité...\*).

<sup>\*) ...</sup>Я тольно что вернулся съ этого пресловутаго наскированнаго бала... Что васается меня, я должень сознаться, что все это движеніе, весь этоть блескъ, все это величавое представление, вся эта пышность самволовъ, подъ которыми вдругъ епознаешь давно знакомыя лица, которыя такъ откровенно такъ смиренно е и и, они самын, а не накія другія, -- вое это кажется мив какимъ-то сномъ, -- до такой степени все это полно жизна и въ то же время несообразно, непехоже на двиствительность. Вотъ напримъръ старуха графиня Р... и старуха Т... (называю ихъ потому, что съ ними последними только-что разговариваль), а туть рядомъ князья Мингрельскіе, Татарскіе, Имеретинскіе, самые подлинные, съ ихъ великолъпными костюмами, ихъ торжественными фигурани и кровавыми исторіями за плечами, —и даже, какъ сегодня вечеромъ, два живыхъ, настоящихъ Китайца; а тамъ шагахъ въ двухъ стахъ отъ этихъ залъ, залитыхъ свътомъ и загроможденныхъ людомъ самымъ наисовременнымъ, — тамъ, подъ сводами, гробницы Ивана Ш в Ивана 17... Если предположить, что шумъ и отблескъ всего, что происходить въ ихъ Кремав, доходить и до нихъ, воть должно-быть таращать они глаза, какъ они тамъ ни мертвы... Иванъ IV и старука.

Приведемъ кстати его письмо, двумя годами повднѣе, съ описаніемъ его участія въ церемоніи освященія Исакіевскаго собора:

«...J'oubliais de mentionner la cérémonie de la consécration de l'église d'Isaac, dans laquelle j'ai figuré à titre de chambellan. C'était bien beau, mais malheureusement aussi bien long. Convoqués à 9 heures du matin au palais d'Hiver, à 11 heures nous stationnions encore dans la grande cour du palais, parqués dans neuf voitures respectives et attendant le signal du départ... Je me trouvais dans l'avant-dernière voiture du cortége, dorée sur toutes les coutures, attelée de six chevaux et escortée de la livrée à pied. J'avais en face de moi deux inconnus, plus anciens que moi à ce qu'il paraît, puisqu'ils étaient dans le fond de la voiture. Je me sentais encore plus ennuyé que ridicule. Vers une heure, la consécration étant finie, une procession dont j'avais bénévolement fait partie en côtoyant hors des rangs la personne d'A. D... était arrêtée dans l'église... C'est alors que me sentant accablé de fatigue et réduit à la dernière inanition, - m'étant d'ailleurs convaincu de la gratuité absolue d'une présence plus longue et avant devant moi l'avenir vraiment effrovable d'une messe d'archevêque qui commencait à peine, suivie d'une паннихида en mémoire des cinq souverains fondateurs et édificateurs de l'église (Pierre I, Cathérine II, Paul, Alexandre et Nicolas), et d'un Tedeum non moins solennel et non moins long... c'est alors, dis-je, sous le coup de toutes ces influences impérieuses et irrésistibles, que j'ai fait ce qu'il était profondement dans ma nature de faire, en prenant la clef des champs, toute clef de chambellan qu'elle était, et en m'en allant solitaire et superbe à travers les rues éblouies de mes splendeurs, pour gagner par le chemin le plus direct ma chambre, ma robe de chambre et mon déjeuner dont j'avais un pressant besoin...» \*).

Р.... Ахъ, сполько сновидънія въ томъ, что ны зовенъ дъйствитель-

<sup>\*) ...</sup>Я забыль упомянуть о церемонім освященія Исакіевской церкви, въ которой я участвоваль въ качествъ каммергера. Это было очень красиво, но къ несчастію и очень длинно. Созванные въ 9 часовъ утра

Съ заключеніемъ Парижскаго мира и съ воцареніемъ новаго Государя, Россія, какъ уже было сказано и какъ памятно еще всімъ, вступила въ новый періодъ бытія. Отъ хмітля кичливыхъ самообольщеній, отъ самоупоенія внітинею Русскою силою и военною славою, общество, быстро и різко, перешло къ вному угару, — угару самообличенія и переобразованія; весь, несчетными годами накопившійся, соръ выметенъ быль изъ ивбы; словно изъ кладовой, вытаскивался наружу старый и затхлый хламъ, вывітривался и выколачивался публично. Долго сдержанная мысль торопилась высказаться и, высказавшись, сийшила перейти къ ділу. И точно вскорів началась для Россіи пора такой практической, черствой работы, что людямъ только отвлеченной мысли, только слова,

въ Замній Дворецъ, мы въ 11 часовъ еще пребывала на большомъ дворцововъ дворъ, разивщенные въ девяти каретахъ по принадлежности и въ ожидание сигнала въ отъбвду... Я находился въ предпоследней вареть новада, позолоченной по всыть швамь, запряженной въ шесть лошадей и сопровождаемой пъшниъ дакействомъ. Противъ меня сидъли двое незнакомыхъ, должно-быть старше меня чиномъ, потому что они занимали ийсто въ глубинъ кареты. Я чувствоваль себя еще болве соскучившемся, чёмъ сившнымъ. Около часу освящение окончилось, и процессія, въ которой я благосклонно приняль участіе, идя бокь о бокь, вив рядовъ, съ вняжной А. Д., стала въ церкви. Тогда-то, чувствуя себя разбитымъ отъ усталости и доведеннымъ до совершеннаго истощенія, -- убъдившись нъ тому же, что присутствовать долье--- совершенно напрасно, --- инъя предъ собой будущность по истинъ ужасающую -- архіерейской об'йдин, едва начинавшейся, а за нею всябув: паннихиды въ намять пяти государей, основателей и создателей храма (Петра I, Екатерины II, Павла, Александра и Николая), и молебна не менъе торжественнаго и не менъе длиннаго, - тогда-то, говорю я, подъ жапфромъ встав этихъ властительныхъ и непреодолимыхъ вліяній, я сдталь то, что сдълать было совершенно свойственно моей природъ, --- я утекъ \*) изъ церкви и отправилси, величавый и одинокій, вдоль улиць, озадаченныхъ моммъ пышнымъ блескомъ, прямою дорогой къ себъ, къ своей комнать, къ своему шлафроку и въ своему завтраку, въ которомъ я крайне нуждался...

<sup>\*)</sup> Здась въ подлинника непереводимая игра словъ.

приходилось уступить мёсто люду дёловому и чернорабочему, или же самимъ браться за непривичную для нихъ, тажелую службу въ разныхъ коминссіяхъ, канцеляріяхъ и комитетахъ, по разръшению насущныхъ вопросовъ уже не мечтательной, а наличной действительности. Всего менее, повидимому, предъявлялся запросъ на тъ именно таланты, которыми обладаль Тютчевъ, --- и всего более на те способности и свойства, которыхъ ему недоставало. Но Тютчеву удалось понести и свою долю исторической повинности, павшей на всю Русскую умственную силу. Конечно, самое присутствие такого человъка въ высмей общественной Петербургской средъ не могло оставаться совершенно безполежнымъ, не могло не освъжать, хоть изръдка, са спертый воздухъ и не пропускать лучей умнаго свъта въ ея тусклое и ужъ всего менъе національное совнаніе. Частыя бесёды Тютчева съ главнейшими деятелями той эпохи, съ которыми онъ быль бливокъ или по прежнымъ своимъ связамъ или по своему положению въ обществъ, были также, безъ сомнвый, своего рода дилома... Но, кромв того, Тютчевъ сослужиль и положительную службу Русскому просвъщению своимъ заступничествомъ за Русскую печать и своею дъятельностью въ званіи Предсъдателя Комитета Иностранной Цензуры и члена Совъта въ Главномъ Управленіи по дъламъ печати. Это заступничество, если не за полную свободу, то за большій просторъ Русскаго печатнаго слова. выразилось прежде всего въ формъ письма къ нынъшнему канцлеру, князю Горчакову, которое ходило тогда по рукамъ, въ спискахъ, и въ прошломъ 1873 году помъщено, во Французскомъ подлинникъ и въ переводъ, въ «Русскомъ Архивъ», подъ заглавіемъ: «Записка о Цензурь». Ближайшій поводъ къ этому письму быль следующій.

Съ порывомъ къ новой усиленной жизни, объявшимъ всю Россію, естественно, что и Русская печать получила небывалое до тёхъ поръ значеніе; администраціи приходилось съ нею считаться и волей-неволей отводить мёсто въ ряду законныхъ отправленій общественнаго организма. Вопросъ быль только объ объемю отводимаго мёста... Разумёется, съ одной стороны хотёли сдёлать этоть объемъ неизмёримо-малымъ, почти призрачнымъ; съ другой домогались ширины безпредёльной... Между тёмъ Герценская «вольная Русская печатня

въ Лондонъ не могла не смутить оффиціальныя сферы и за-ставила ихъ серьезно призадуматься: какими бы средствами противодъйствовать ся вліянію? Но какими же средствами? Всв запреты, всв полицейскіе способы возбранить пропускъ «Колокола» оказались безсильными. «Колоколь» читался всею Россіей, и обаяніе единственно-свободнаго, впервые раздавшагося Русскаго слова было неотразимо. Въ правительствен-ныхъ сферахъ пришли маконецъ къ мысли, что наилучшимъ средствомъ вывести и общество, и себя изъ такого фальшиваго положенія было бы учрежденіе въ самомъ Петербургв Русскаго литературнаго органа, такого органа, который, ивдаваясь при содбиствіи, покровительство и денежномъ пособіи отъ правительства, но въ то же время съ пріемами и развязностью почти свободной газеты, боролся бы съ Герцевомъ и направляль бы общественное мивніе на истинний путь... Для редакціи такого журнала предполагалось пригласить благонамфренныхъ, благонадежныхъ, но однакоже авторитетныхъ литераторовъ... Этотъ-то проектъ, сообщенный Тютчеву на предварительное разсмотръніе, и послужилъ поводомъ къ его письму. Какъ ни очевидна была для Тютчева, а также, безъ сомнівнія, и для лица, къ которому письмо было адрессовано, несостоятельность подобнаго проекта, но письмо предназначалось для обращенія въ ніжоторыхъ извізстныхъ кругахъ; а потому ее, эту несостоятельность, требовалось доказать, и притомъ доказать деликатно,— а это, въ свою очередь, давало благовидную возможность преподать нѣкоторое общее, болѣе здравое понятіе о свойствахъ предмета, такъ сильно озабочивавшаго администрацію, т. е. печати. Задачу свою Тютчевъ исполнилъ очень искусно, и письмо его было въ то время истинною гражданскою заслугою; но конечно, само по себъ, это письмо ни для кого, кромъ тъхъ, кого оно имъло въ виду, не представляло, да и не могло представить, какихъ-либо новыхъ, блестящихъ соображеній. Напротивъ, при чтенін письма, трудно защититься отъ невольнаго чувства соболъзнованія къ положенію этого просвъщеннаго, высокаго ума, вынужденнаго принизиться до уровня почти дътски-наивнаго разумвнія, — усиливающагося наисерьезнвитимъ образомъ втолковать своимъ предполагаемымъ читателямъ, что гласность вещь полезная, а угнетать искренность слова --

вредно, и вообще тому подобныя истины, давно для всёхъ людей, сколько-нибудь зрёлыхъ мыслью, ставшія непререкаемыми аксіомами. Зная Тютчева, можно себё вообразить, какъ долженъ онъ былъ стенать и страдать внутренно, обставляя всёми возможными предосторожностями и оговорками простую, безхитростную правду своихъ рёчей, и выдавая чуть не за оригинальное открытіе то, что въ его собственныхъ глазахъ было, —употребниъ его же выраженіе, — не болёе какъ «ипе banalité nauséabonde»... Тёмъ не менёе «письмо» или «записка» Тютчева и до сихъ поръ, къ сожальнію, не утратило значенія современности, и такъ какъ оно притомъ написано остроумно и относительно-смёло, то это обязываетъ насъ изложить его содержаніе.

«Если правда, какъ вы сказали, князь (такъ пишетъ Тютчевъ), что практическій умъ, при извъстномъ положеніи, можетъ желать лишь того, что дъйствительно осуществимо по отношенію къ лицамъ (euégard aux personnes), то не менъе справедливо, что было бы недостойно истинно-практическаго ума желать чего-либо несовмъстнаго съ естественными условіями его существованія (en dehors des conditions naturelles de son existence)». Если, — продолжаетъ онъ, — какой-либо очевидной истинъ научилъ тяжелый опыть послъднихъ годовъ, такъ несомнънно слъдующей:

Намъ было жестоко доказано, что нельзя налагать на умы слишкомъ рѣшительнаго, слишкомъ продолжительнаго стѣсненія и гнета безъ существеннаго вреда для всего общественнаго организма. Оказывается, что всякое ослабленіе, всякое уменьшеніе умственной жизни въ обществѣ служить къ выгодѣ матеріальныхъ наклонностей и гнусно-эгоистическихъ инстинктовъ. Даже сама Власть съ теченіемъ времени не можетъ уклоняться отъ неудобствъ подобной системы. Голая степь, громаднан умственная пустота образуется вокругъ самой Власти, и правительственная мысль, не находя внѣ себя ни контроля, ни указанія, ни какой-либо точки опоры, кончаетъ тѣмъ, что приходитъ въ смущеніе и изнемогаетъ подъ собственнымъ бременемъ еще прежде, чѣмъ сокрушать ее роковыя событія!

«Къ счастію, этотъ жестокій урокъ не пропаль даромъ», прибавляетъ Тютчевъ и, указывая на наступившее въ Россіи, съ новымъ царствованіемъ, ослабленіе прежней чрез-

мърной суровости въ отношеніи къ мысли и печати, онъ вмъсть съ твиъ, сильнимъ и убъдительнимъ словомъ, выставляеть заслугу новой современной литературы. Какъ воспользовалась литература тою некоторою свободою, которая была ей дана, спрашиваеть Тютчевь, къ чему устремилась она, почуявъ больше простора?... «Къ лому только, --- отвъчаетъ Тютчевъ, — чтобы сколь возможно лучше и върнъе выразить настоящее мивніе страны. Вивств съ живниъ чувствомъ настоящей действительности, съ талантомъ нередко весьма замвчательнымъ, литература проявила не менве живую заботливость о всёхъ насущныхъ нуждахъ, о всёхъ интересахъ, о всъхъ язванъ Русскаго общества. Относительно предлежащихъ улучшеній, она, какъ и сама страна, овабочивалась только теми, которыя быле возможны, существенны, практичны, ясно указаны, - не увлекаясь утопісй - этимъ въ высшей стенени литературнымъ недугомъ». Какія-нибудь частныя уклоненія, излишества, крайности не представляють. по мивнію Тютчева, никакой важности при этомъ общемъ, господствующемъ характеръ литературнаго движенія. Ни одинъ классъ въ обществъ, объясняеть онъ, не питаетъ такого сочувствія къ Верховной Власти въ ея борьбі со всяческими злоупотребленіями, какъ именно люди пера и мысли, такъ-навываемые литераторы; никто болъе ихъ не одушевленъ рвеніемъ помогать ей въ ея благихъ намереніяхъ... Я знаю, впрочемъ, продолжаетъ Тютчевъ, что мои слова будутъ мно-гими встръчены съ недовъріемъ «въ нъкоторыхъ слояхъ нашего оффиціальнаго міра», и при этомъ остроумно замівчаетъ, что

въ этомъ мірѣ во всѣ времена существовало какое-то предвзятое чувство недовърія и недовольства (de tout temps il y a eu dans ce mondelà comme un parti pris de défiance et de mauvaise humeur), и это очень легко объясняется спеціальностью ихъ точки врѣнія. Есть люди, которые о литературѣ знаютъ столько же, сколько полиція въ большихъ городахъ о народѣ ею охраняемомъ, т. е. только тѣ несообразности и безпорядки, которымъ нногда предается народъ...

Затёмъ Тютчевъ напоминаетъ своему собесёднику примёръ Германіи, до и послё 1848 года, и ту перемёну, какая произошла въ отношеніяхъ Нёмецкихъ правительствъ

къ журеалистикъ. «Тъ же самия правительства, говорить онъ, которыя смогрели на печать какъ на необходимое зло, которое приходилось по неволъ терпъть, хотя и ненавидя, въшились наконевъ поискать въ ней себъ вспомогательную силу» и не опиблись въ расчетв. Если это везможно было въ странахъ, потрясенныхъ и зараженныхъ революціоннымъ духомъ, то какъ неизмъримо легче положение правительства въ Россіи, гдъ, «несмотря на недуги насъ удручающіе и пороки насъ искажающіе, таятся въ душахъ сокровища разумной готовности и преданной деятельной мисли, которыя ждуть не дождутся, чтобы чья-нибудь сочувственная рука умъла ихъ привнать, собрать и употребить въ дело. Но, оговаривается Тютчевъ, такое искреннее отношение между правительствомъ и умственными силами страны, такое серьевное, «честно-совнанное» и свободное руководство общественными умами возможно лишь при нъкоторыхъ условіяхъ. А именно, относительно нашей страны, следовало бы правительству.

придти наконець къ тому сознанию, къ которому съ такимъ трудомъ приходять родители относительно дътей выростающихъ у нихъ на глазахъ, а именно, что настаетъ наконецъ такой возрастъ, гдъ мысль также мужаетъ и требуетъ, чтобъ съ нею обращались какъ съ совершеннолътнею.

Такое признаніе Русской общественной мисли совершеннольтнею должно быть искреннее и полное. Дъло вовсе не въ томъ, — поясняетъ Тютчевъ, — «чтобы на семъ основаніи допустить вмъшательство публики въ совъщанія Государственнаго Совъта, или въ томъ, чтобъ установлять вмъстъ съ печатью программу дъйствій правительства». Существенно важно, по мнънію Тютчева, чтобы само правительство ощутило потребность проводить свои идеи и убъжденія въ самую глубь народнаго сознанія... «Было бы необходимо— говорить онъ—

въ виду тяжкихъ, давящихъ насъ затрудненій, чтобы само правительство сознало, что безъ втого искренняго общенія съ самою душою страны, безъ полнаго и всецълаго пробужденія всёхъ ея правственныхъ и умственныхъ силъ,

безъ ихъ добревольнаго и единодушнаго содъйствія въ общемъ дъль, —правительству, предоставленному собственнымъ своимъ средствамъ, не совершить ничего, какъ виъ Рессів, такъ и внутри, накъ для свеего, такъ и для нашего блага (le gouvernement, réduit à ses propres forces, ne peut rien, pas plus au dehors, qu'au dedans, pas plus pour son salut que pour le nôtre). Однимъ словомъ, слъдовало бы всъмъ, какъ обществу, такъ и правительству, постоянно твердить себъ, что судьбе Россіи подобна кераблю съвшему на мель, который никакими усиліями экинама не можеть быть сдвинутъ съ мъста и который только воздымающійся приливъ народной жизни способемъ приподнять и спустить на воды (que seule la marée montante de la vie nationale parviendra à soulever et à mettre à flot...).

Было бы ошибочно думать, -- толкуеть далее Тютчевъчто для такого привлеченія умственных и нравственных з силь подъ знамя правительства, это последнее «должно обратиться въ проповъдника и проивносить поучения предъ безмольною толною». Пусть подъ свободнымо воздействиемъ не ото слова, а его духа, творится подъ его сънью прямодушная пропаганда. Но такая «спасительная пропаганда предполагаеть честную и серьезную свободу обсуждения»: но --- «нужно ли въ сотый разъ напоминать фактъ такой ръзкой очевидности — прибавляетъ Тютчевъ — что въ наше время тамъ, гдъ свободы преній не существуеть въ размъ-рахъ достаточно общирныхъ, ничто не возможно, ръши-тельно ничто, въ смыслъ умственномъ и нравственномъ». Здёсь разумёется возникаеть вопрось объ опредёлени размёровъ этой свободы, и вопросъ о цензуръ. Тютчевъ, по его словамъ, относится совершенно бевпристрастно, бевъ предубъжденія и непріязни, къ вопросу о печати, «не питаеть даже чрезмърно враждебнаго чувства и въ цензуръ, хотя она, въ эти последніе годы, тяготела надъ Россіей какъ истинное общественное бъдствіе»; но онъ главнымъ образомъ обвиняетъ цензуру въ томъ, что она нисколько не достигаетъ цвли въ смыслъ истинныхъ нуждъ и интересовъ нашего отечества. Впрочемъ, соворитъ Тютчевъ, «дъло не въ мертвой букв' регламентовъ и инструкцій, а въ дужи ихъ оживляющемъ; дъло все въ томъ, какт само правительство,

въ глубинъ своей совъсти, смотрить на свои отношенія въ печати; какую, большую или меньшую долю законности признаёть оно ва частною, личною мислью... Покуда правительство у насъ, въ самомъ обычномъ складъ своей мысли, существенно не измънитъ своего настоящаго возврънія на отношенія къ себъ печати, покуда оно, такъ-сказать, не порветь со всъмъ этимъ окончательно, нътъ ни мальйшей въроятности успъха ни для какихъ попитокъ совершить что-либо серьезное, истинно-дъйствительное, — и надежда пріобръсть вліяніе на умы, съ помощью печати, такимъ способомъ направляемой, всегда окажется призракомъ...

Затемъ Тютчевъ переходить къ Русской заграничной печати и къ изданіямъ Герцена въ особенности, и въ громадномъ успъхъ послъднихъ видитъ вовсе не выражение особеннаго сочувствія къ Герценскимъ политическимъ и соціальнымъ теоріямъ, а выраженіе нашей Русской настоятельной потребности, не вижющей съ ними ничего общаго. «Будемъ имъть мужество, — увъщеваеть онъ, — понять настоящій смыслъ, настоящее значение этого вліянія: им чёмъ невозбранимое распространение Герценскихъ изданий — это, на фактъ, равняется совершенному уничтоженію цензуры, къ выгодъ вліяній дурныхъ и враждебныхъ. Но при всемъ томъ, не наберется двухъ изъ сотни его читателей, сколько-нибудь умственно-развитыхъ, которые бы относились серьевно къ его доктринамъ и не смотрели на нихъ какъ на мономанію, которой самъ Герценъ подчинился, болье или менье невольно»... «Вся сила, по митнію Тютчева, въ томъ, что журналъ Герцена представляетъ для насъ свободу обсужденія, конечно при условіяхъ ненависти в пристрастія, но однакоже настолько свободныхъ (отчего же этого не признать?), что на страницахъ этого журнала допускаются и другія мивнія, болве умвренныя, болве разсудительныя, а нъкоторыя и положительно разумныя»... «Какъ скоро мы поняли, въ чемъ состоить тайна его силы и вліянія, намъ уже не трудно опредвлить, какого свойства должно быть оружіе, которымъ мы можемъ съ немъ сражаться».

Очевидно, что газета, — приводимъ подлинныя слова Тютчева, — «газета, которая бы приняла на себя такую миссію, могла бы расчитывать на успёхъ только при условіяхъ су-

ществованія сколько-нибудь сходныхъ съ условіями своего противника. Возможны ли, мыслимы ли они у насъ, въ данномъ положения? Тъ люди-съ убъждениями искренними, съ талантами и съ рвеніемъ, которые бы принали участіе въ изланіи такой газеты, не пожелали ли бы они прежле всего несомивнно уввриться въ томъ, что призываются не къ полицейскому дёлу, а къ дёлу совёсти (раз à une oeuvre de police, mais à une ocuvre de conscience)? He coulu au бы они себя въ правъ требовать для себя всей той полноты свободы, которую предполагаеть всякое серьезное обсужденіе, безъ которой оно немыслимо и недействительно? Благоволите же взвёсить (съ такими словами обращается Тютчевъ къ своему собеседнику), въ какой мере те вліятельныя силы, которыя бы приняли на себя основаніе подобнаго журнала и покровительство его успахамъ, согласились бы закрѣпить за нимъ потребную ему мѣру свободы, и не при-шли ли бы онѣ, быть-можетъ, къ убѣжденію, что изъ благодарности за оказанную ему поддержку и изъ нъкотораго уваженія къ своему привилегированному положенію, этотъ журналь, на который бы онъ смотръли какъ на свой собственный, быль бы обязань соблюдать еще большую сдержанность и умеренность, чемъ все другія изданія въ гоеударствь? ....

По справедливости слёдуетъ признать,— и наши читатели это конечно признають, — что нельзя было лучше, полнёе, откровеннёе, тверже и мужественнёе, и въ то же время съ большею вёжливостію, съ большимъ приличіемъ и достоинствомъ, высказать мнёніе по такому жгучему вопросу, какъ вопрось о печати, почти предъ лицомъ власти и особенно при условіяхъ даннаго времени. Повторяемъ: это своего рода гражданскій подвигъ. Нётъ сомнёнія, что это письмо много содействовало къ нёкоторому облегченію того гнета, который тяготёлъ надъ Русскою печатью, и къ водворенію нёсколько большаго простора для мысли и слова,— но, конечно, не въ той мёрё, какой желалъ и какую совётовалъ нашъ просвёщенный писатель. Та перемёна во внутреннемъ сознаніи, перемёна въ самомъ воззрёніи на значеніе печати, перемёна радикальная, искренняя,— на чемъ особенно настанваль Тютчевъ,—была очевидно несбыточна, потому что

могла совершиться не иначе, какъ путемъ органическаго духовнаго перерожденія цълой среды, одновременно съ подъемомъ ея умственнаго уровня. Но въ Тютчевъ, какъ мы уже знаемъ, поэтическая мечта почти всегда переступала, въ своемъ полетъ, предълы текущей исторической ежедневности. Истина, имъ проповъданная, не только не могла всъми и во всей своей полнотъ быть «носима» въ то время, пятнадцать лътъ тому назадъ, но не можетъ еще «быть носима и нынъ», и Тютчеву, въ этомъ отношеніи, готовились горькія разочарованія...

Тъмъ болъе чести лицамъ, которыя этого поэта поставили во главъ Комитета Иностранной Цензуры. Въ то время. какъ Тютчевъ назначенъ былъ председателемъ Комитета, это учрежденіе состояло еще при Министерствъ Народнаго Просвъщенія, и только впослъдствіи, съ передачей цензуры въ въдомство Министерства Внутреннихъ Дълъ, отошло къ этому последнему. Тютчевъ замениль въ Комитете слишкомъ знаменитаго и даже воспътаго Пушкинымъ Красовскаго, который, въ качествъ предсъдателя, тридцать лъть сряду чудесиль и куролесиль въ этой немаловажной, кажется, области управленія... Тридцать л'єть почти полновластнаго надъ Русскою и Европейскою литературою быснованія этого маньяка, одержимаго свободобоязнью и какою-то гипертрофіею подоврительности, представляють, конечно, немалый интересь для патологической исторіи Русскаго общества, но вивств съ твиъ и одинъ изъ самыхъ мрачныхъ эпизодовъ въ исторіи Русскаго просв'ященія. Можно себ'я представить, какимъ воз-духомъ, съ назначеніемъ Тютчева, пов'явло отъ того учрежденія, которое Красовскій уміль обратить въ душный н смрадный вертепъ: какъ ожили, какъ обрадовались всв, кому были дороги умъ и знаніе, — какъ благодарили они ту власть. которая ввёрила обазанность предсёдателя такому европейски-образованному и благородно-мыслящему человъку, какимъ былъ Тютчевъ. Это было тъмъ болъе важно, что предсъдатель Комитета Иностранной Цензуры, уже по самому званію, имъль право голоса въ совъщаніяхъ по дъламъ цензуры отечественной... Около Тютчева сгруппировалось вскоръ въ Комитетъ нъсколько молодыхъ людей изъ числа нашихъ литераторовъ, между прочимъ извъстные поэты Полонскій и Майковъ. На нихъ лежить обязанность почтить благодарною шамятью своего бывшаго предсёдателя-поэта, и обнародовать для свёдёнія Русской публики подробныя воспоминанія (насколько, или когда это будеть возможно) объ его служебной дёятельности въ Комитете, о борьбё и столкновеніяхъ, которыя ему приходилось выдерживать... Мы съ своей стороны замётимъ только, что эта дёятельность была для Русскаго просвёщенія и Русской печати чрезвычайно благотворна въ началё, но что положеніе Тютчева измёнилось нёсколько къ худшему съ того времени, какъ Комитеть выбыль изъ-подъ непосредственнаго начальства Министерства Народнаго Просвёщенія; что, наконецъ, права предсёдателя, которыми Тютчевъ пользовался съ полнотою и свободою, приличными человёку его ума и образованія,—эти права были постепенно съуживаемы, а въ послёдніе годы его жизни съужены и очень значительно. Объясненіе причинъ такого явленія не вхолить въ нашу залачу.

входить въ нашу задачу.

Въ концѣ 1857 года уже поднялась надъ Русскимъ народомъ заря освобожденія отъ крѣпостнаго рабства. О томъ,
что Тютчевъ всѣмъ сердцемъ, всѣмъ существомъ своимъ сочувствовалъ съ этимъ величайшимъ дѣломъ нашего вѣка,
было бы странно и говорить. Къ сожалѣнію, у насъ нѣтъ
въ виду писемъ или вообще полнаго письменнаго изложенія
его мыслей и ощущеній по поводу этого событія; но въ
числѣ его стихотвореній есть двѣ небольшія піесы, внушенныя ему – одно еще готовящимся, другое — уже совершившимся преобразованіемъ. Первое было написано еще въ 1857
году, слѣдовательно въ самомъ началѣ толковъ и преній,
волновавшихъ тогда всю Россію, и служитъ какъ бы отвѣтомъ на слышавшіяся со всѣхъ сторонъ опасенія, что уничтоженіе крѣпостнаго права только раздражитъ въ народѣ его
дикіе инстинкты и побудитъ его къ мести. Въ этихъ стихахъ
сказалась завѣтная вѣра поэта въ христіанскую стихію Русскаго народнаго духъ. Онъ понималъ, что громадная историческая неправда не можетъ быть управднена однимъ внѣшнимъ формальнымъ закономъ, — что разрѣшеніе задачи не
исчерпывается точностью регламентовъ и правильностью расчетовъ, — что никакія матеріальныя вознаграждеція не въ состояніи были бы возмѣстять, если бы въ самомъ дѣлѣ потре-

бовалась уплата, тёхъ невещественныхъ потерь и золъ, которыя были неизбёжнымъ для крестьянства послёдствіемъкрёпостныхъ отношеній; что наконецъ главнымъ историческимъ факторомъ; главнымъ мирнымъ рёмителемъ и свершителемъ всего дёла долженъ явиться и явится самый духънарода, духъ той земли, которую всю, по выраженію его же, Тютчева,

Въ рабскомъ видъ Царь Небесный Исходиль благословляя...

## Вотъ эти стихи:

Надъ этой темною толпой
Непробужденнаго народа,
Взойдешь ли ты когда, свобода,
Блеснеть ли лучь твой золотой?
Блеснеть твой лучь и оживить,
И сонь разгонить, и туманы...
Но старыя, гнилыя раны,
Рубцы насилій и обидь,
Растлёнье душь и пустота,
Что гложеть умь и въ сердцё ноеть—
Ето ихъ излёчить, кто прикроеть?..
Ты, риза чистая Христа!..

Самый же великій день 19 Февраля 1861 года онъ привътствоваль слёдующимъ четверостишіемъ, обращеннымъ кънастоящему Виновнику преобразованія, Императору Александру ІІ-му:

Ты взяль свой день... Замёченный отъ вёка Великою Господней благодатью,—
Онъ рабскій образъ сдвинуль съ человёка
И возвратиль семьё меньшую братью...

Хотя мы достаточно, кажется намъ, охарактеризовали Тютчева какъ поэта и какъ политическаго мыслителя и писателя; однако же сочли неизлишнимъ коснуться, по возможности, и другихъ, общественныхъ сторонъ его жизни и дъятельности, насколько онъ раскрываются намъ изъ письменныхъ свидътельствъ, изъ его стиховъ, статей и переписки съ род-

ными и другьями. Последняя далеко не собрана; она, конечно, могла бы представить, почти день за день, отражение нашей общественной исторіи за последнія 10-15 леть, со всеми ея важными и мелкими чертами, ея сърые будии и торжественные-радостные и горестные вни... Но такая полнота чрезмврно расширила бы предвлы нащего очерка и немного бы прибавила къ характеристикъ Тютчева. Повтому мы и ограничиваемся самыми крупными или самыми видными событіями политическими и общественными, совершившимися въ теченіи последняго, Петербургскаго періода жизни Тютчева. Указавъ на отношение его къ Восточной войнъ, на значение для него, наступившей съ новымъ царствованиемъ, новой исторической эри въ Россіи, на дъятельное участіе его въ попыткахъ дать большую свободу Русской печати и на его поэтическій откликъ дёлу освобожденія закрёпощен-ныхъ крестьянь, — послёдуемъ теперь за нимъ далёе, въ порядкъ времени.

Въ 1859 году онъ провель лъто въ чужихъ краяхъ и посетиль Францію, которой давно не видель: этоть годь былъ самымъ блестящимъ годомъ имперіи Наполеона III-го. Война съ Австріей за Италію только-что окончилась, Франція, въ упоеніи отъ побъдъ и громкихъ фразъ, еще не сознавала вполнъ того невыгоднаго, фальшиваго положенія, которое создавалось для нея въ Италіи двусмысленною политикою императора. Хотя Тютчевъ въ то время еще опасался за участь Германіи въ случав ея столкновенія съ Франціей, однако вотъ что онъ между прочимъ писалъ о тогдашнемъ Французскомъ общественномъ стров, если не сотворенномъ, то старательно поддержанномъ и взлелъянномъ самимъ императорскимъ правительствомъ. Еще въ Вильдбадъ встрътиль онь одного изъ членовь Парижскаго общества, состоявшаго въ близкихъ отношеніяхъ съ Наполеоновымъ дворомъ, и могъ по этому лицу и по его разсказамъ достовърно судить о новейшихъ Французскихъ правахъ:

«Il est assurément très curieux à entendre sur le chapitre du régime actuel en France, régime qu'il connaît nécessairement en détail et dont il parle avec une bonhomie et une sincérité d'appréciation qui ne laisse que mieux voir le fond des choses... et quel bas-fond que ce fond-là! C'est un régime redevenu pour ainsi dire primitif à force de corruption. C'est presque l'état de nature,— comme dans les bains puplics en Russie. Et quand on pense qu'une force matérielle aussi écrasante se trouve aux ordres de toute cette dépravation morale et intellectuelle, de tout ce mensonge si brutalement cynique, alors, ma foi, il y a de quoi frémir pour l'avenir du monde... » \*).

## Далье, изъ Парижа:

«Ah, c'est bien certainement l'enfaht terrible de l'Europe que ce charmant et absurde peuple qui vous inspire tous les sentiments possibles, à l'exception d'un seul, celui du respect... Je quitterai Paris fort content assurément de l'avoir vu, mais sans le moindre regret. Il y a, et certes ce n'est pas d'aujourd'hui que j'en ai fait l'expérience, il y a dans toute cette engeance française quelque chose qui, après vous avoir amusé, intéressé et momentanément séduit, finit par vous choquer, vous irriter et vous déplaire... Pour supporter à la longue les Français, il faudrait pouvoir toujours les considérer comme des enfants, mais ils sont trop robustes et trop peu candides pour que cette illusion puisse être longtemps maintenue... » \*).

<sup>\*) ...</sup>Его, безъ сомивнія, очень интересно послушать о современномъ нравственномъ общественномъ строї во Франціи, который ему по необлодимости извістень во всей подробности, и о которомъ онъ разсуждаеть съ такимъ простодушіемъ и искренностью, что можешь видіть самую глубь, самое дно всёхъ этихъ порядковъ, — и какіе же и еддомими — это дно! Это нравственный строй, какъ бы возвращенный развратомъ къ степени первобытности. Это почти уже состояніе натуральности какъ въ публичныхъ бавяхъ Россіи. И когда подумаешь, что у всего этого нравственнаго и умственнаго растлівнія, у всей этой грубо-цинической лжи состоитъ въ распоряженіи такая грозная матеріальная сила... есть отъ чего содрогнуться за будущность міра...

<sup>\*) ...</sup>Да, безъ сомивнія, онъ товдовое дитя Европы, этоть милый и сумасбродный народъ, способный внушать вамъ всевозможныя чувства, кромъ одного у важенія... Я оставлю Парижь довольный тъмъ, что я его видълъ, но безъ мальйшаго сожальнія. Въ этой Французской породъ (и, конечно, не съ нынъшняго только дня я испыталь это) есть

Зачавшееся въ 1861 г. волнение въ Царствъ Польскомъ и въ Съвернозападной окраинъ Россіи, — разръшившееся вскоръ открытымъ мятежомъ, при сочувственныхъ кликахъ Европы, — охватило всю душу Тютчева, какъ Русскаго и какъ поэта, и сосредоточило на себъ его страстное вниманіе. Какъ ни противно было его добродушной природъ всяческое насиліе, однако Польскій вопросъ быль для него давно разрешенъ въ принципе. Онъ высказалъ, какъ мы внаемъ, свое мевніе о Польскихъ притязаніяхъ еще за 20 леть предъ последнимъ возстаниемъ, въ 1844 году, въ письме къ редактору Всеобщей Аугсбургской Газеты. Польща, фанатически католическая, примыкающая всёмъ существомъ своимъ не только вообще къ Европейскому, но въ частности даже къ Романскому міру; Польша, неистово враждебная православію, вив котораго немыслима Славянская духовная самобытность, - враждебная Россів, враждебная всёмъ Славянскимъ племенамъ, даже и неправославнымъ, но сохранившимъ память о своемъ общемъ племенномъ единствъ; Польша, служащая аванностомъ Латино - Германскому Западу противъ Славянской Россіи, поборницею его замысловъ противъ цълости и самостоятельности Славянства; Польша, предъявляющая притязанія на исконныя Русскія земли, ставящая свое національное діло подъ знамя ненавистницы Славянъ-Европы; Польша шляхетная, презирающая крестьянина, - такая Польша казалась Тютчеву отступницею Славянства, измённицею своей собственной народности и по мненію его подлежала лишь изверженію изъ Славянской семьи. Не подлежаль, конечно, этому изверженію самый Польскій народь, или, какъ выразился Тютчевъ, Польская племенная особенность (l'originalité de la race polonaise), —но та «фальшивая Польская національность», которую сочинла Польская шляхта, а въ особенности эмиграція, и которую приняли подъ свое покровительство Папство и Революція, — эта фальшивая на-

что-то такое, что, позабавивъ, заинтересовавъ и предъстивъ васъ на минуту, васъ подъ конецъ оскорбляетъ, раздражаетъ и оттадкиваетъ. Чтобы переносить долго Фринцузовъ, нужно бы умъть всегда относиться къ нимъ какъ къ дътямъ, но они слишкомъ дюжи, слишкомъ малоневинны, такъ что подобная иллюзія продержаться долго не можетъ.

ціональность, въ глазакъ Тютчева, была осуждена исторіей на неминуемую гибель. Впрочемъ корифеи Польской національной нартіи сами изрекли себъ смертный приговоръ, предъявивъ Россіи такую дилемму: все или ничего, т. е. или возстановленіе Польши въ ея древнихъ границахъ, простиравшихся когда-то до Чернаго Моря съ Кіевомъ включительно, или никакой Польши; другими словами: или быть Польшъ, или быть Россіи. Такая предъявленная Поляками дилемма значительно упростила для Русской общественной совъсти ръшеніе вопроса и устранила колебанія свойственныя Росскому благодушію и сострадательности.

Но, конечно, самымъ злымъ, самымъ гибельнымъ ударомъ для Польскихъ затъй — былъ вызванный Поляками дипломатическій крестовый походъ на Россію всей Западной Европы (кромъ Пруссіи), съ разными угровами и требованіями. Вся Россія изъ конца въ конецъ подвиглась негодованіемъ — и, вмъстъ съ блистательнымъ дипломатическимъ отпоромъ Европъ, поспъшала покончить и съ притязаніями Польской шляхты. Зная Тютчева, можно себъ представить, что перечувствовалъ, что испыталъ Тютчевъ въ виду того остервенънія, съ какимъ оспаривалось Западомъ и этою шляхтою историческое призваніе Россіи. Вотъ какими стихами характеризуетъ онъ Польское возстаніе и всю эту тревожную эпоху:

Ужасный сонъ отяготъль надъ нами, Ужасный, безобразный сонъ: Въ крови до пять, мы бъемся съ мертвецами, Воскресшими для новыхъ похоронъ.

Осьмой ужъ мъсяцъ длятся эти битвы. Геройскій пыль, предательство и ложь. Притонъ разбойничій въ дому молитвы, Въ одной рукъ Распятіе и ножъ...

И цѣлый міръ, какъ опьяненный ложью: Всѣ виды зла, всѣ ухищренья зла... Нѣтъ, никогда такъ дерзко правду Божью Людская кривда къ бою не звала.

И этооъ кличъ сочувствія слѣцаго, Всемірный кличъ къ неистовой борьбѣ, Разврать умовь и искаженые слова— Все поднялесь, и все грозить тебъ,

О край родной! Такого ополченья Міръ не видаль съ первоначальныхъ дней... Велико знать, о Русь, твое значенье, — Мужейся, стой, връпись и одолъй!..

За то немало быль онь и утвинень ответными депешами нашего Кабинета. Объ этомъ дипломатическомъ подвиге упоминаеть онъ, между прочимъ, и въ следующихъ стихахъ къ князю Горчакову, написанныхъ, если не ошибаемся, по другому поводу, по поводу грозившихъ Русской печати новыхъ стесненій:

Вамъ выпало призваль васъ и соблюдаеть. Все лучшее въ Россіи, все живое Глядить на васъ, и вършть вамъ, и ждетъ. Обманутой, обиженной Россіи Вы честь спасли—и выше нътъ заслугъ; Днесь подвиги вамъ предстоять иные: Отстойте мысль ея, спасите духъ...

Впрочемъ, въ числѣ стихотвореній Тютчева есть одно, въ семи строчкахъ, писанное, кажется, гораздо ранѣе Польскаго возстанія:

Тогда лишь въ полномъ торжествъ Въ Славянской міровой громадъ Строй вождельный водворится, Какъ съ Русью Польша помирится. А помирятся-жъ эти двъ— Не въ Петербургъ, не въ Москвъ, А въ Кіевъ и въ Цареградъ...

Мы узнаемъ въ эгихъ стихахъ уже извъстный намъ и Тютчевымъ съ такою постоянною любовью лелъянный образъ историческаго будущаго Россіи, или върнъе всего Православно-Славянскаго міра. Оставляя въ сторонъ вопросъ о Русской и Славянской будущности, не можемъ не замътить, по поводу этихъ стиховъ, что послъ послъдняго Польскаго мятежа вы-

ступили въ исторіи новыя событія, способныя и призванныя, кажется намъ (если только умѣть ими воспользоваться), значительно облегчить дѣло искренняго мира между Русью и враждебными ей стихіями Польской народности, — дѣло не одного насильственнаго, но свободнаго соединенія, — забвеніе обидъ, заживленіе ранъ, нанесенныхъ вѣковою борьбою. Мы разумѣемъ: новое положеніе, принятое Римскимъ католицизмомъ съ провозглашеніемъ догмата о папской непогрѣщимости, — смущеніе и расколъ, внесенные этимъ догматомъ въ сознаніе вѣрующихъ католиковъ, — а также новѣйшее нолитическое переустройство Западной Европы, ослабньшее Францію, выдвинувшее на политическую арену міръ Германскій въ грозной политической силѣ и противопоставившее ему міръ Славянскій въ лицѣ Россіи.

Возстание Грековъ на древнемъ Крите въ 1867 г. и ихъ отчаянное сопротивление мусульманской силь, ихъ геройские подвиги, сочувственный трепеть, пробъжавший по всъмъ христіанскимъ племенамъ, еще томящимся подъ турецкимъ игомъ, все это волновало Тютчева не менье чымь и Польское дыло. Но въ этомъ его тревожномъ участів было что-то еще болбе задушевное; въ его стихахъ и ръчахъ слышался голосъ давнонаболъвшаго сердца. Дорогая мечта сго съ давнихъ лътъ, чаяніе всей его жизни, сначала громко и сміло возвінцаемое, потомъ надолго схороненное въ груди, -- однимъ словомъ -пробуждение Востока было повидимому близко, уже совершалось воочію. Какъ будто милостивою судьбою давалось въщему поэту, на самомъ закатъ лъть, видъть своими глазами зарю того историческаго дня, который онъ призывалъ всъми силами души съ самой ранней юности, въ наступленіе котораго не переставалъ върить, но котораго уже не надъялся дождаться,—о которомъ, казалось, забыли и думать, въ современной дъловой суетъ, новъйшія покольнія:

> Опять Востовъ дымится свѣжей вровью, Опять рѣзня! Повсюду вой и плачъ, И снова правъ пирующій палачъ, А жертвы преданы злословью!

такъ писалъ онъ по поводу Кандійскаго возстанія, — такъ взывалъ онъ къ Россіи, напоминая ей объ ся призваніи:

Все гуще мракъ, все пуще горе, Все неминуемъй бъда... Взгляни: чей флагъ тамъ гибиетъ въ коръ? Просиись, теперь—иль никогда!..

Къ этой - то эпохъ принадлежить и его стихотвореніе: «Молчить сомнительно Востокъ».

Состраданіе б'єдствующимъ на Крит'є православнымъ Грекамъ, открыто и прамо высказанное съ высоты Русскаго Престола, заступничество Россіи за христіанскія племена, подвластныя Исламу, выразившееся въ цёломъ ряд'є депешъ и въ дипломатическомъ обращеніи къ Европ'є,— однимъ словомъ—весь образъ д'єтствій Русскаго Кабинета преисполнилъ Тютчева самою искреннею, радостною благодарностью, излившеюся въ сл'єдующихъ стихахъ:

> Хотя бъ она сощла съ лица земнаго, Въ душт царей для правды есть пріють: Кто не слыхаль торжественнаго слова? Въка въкамь его передають!

И что-жъ теперь? Увы, что видимъ мы? Кто пріютить, кто призрить гостью Божью? Јожь, злая ложь, растлила всё умы И цёлый міръ сталь воплощенной ложью!...

О, этотъ въкъ, воспитанный въ крамодахъ, Въкъ безъ души, съ оздобленнымъ умомъ, На площадяхъ, въ палатахъ, на престолахъ, Вездъ онъ правды личнымъ сталъ врагомъ!

Но есть еще одинъ пріють державный...

Вотъ что писалъ онъ «по прочтении депешъ нашего Кабинета, напечатанныхъ въ Journal de St.-Pétersbourg».

> Когда свершится искупленье И озарится вновь Востокъ, О, какъ поймутъ тогдазначенье, Великолъпныхъ этихъ строкъ!

Какъ первый яркій лучь денницы Коснувшись ихъ воспламенить, И эти въщія страницы Озолотить и освътить!

И въ изліяные чувствъ народныхъ, Какъ Божья чистая роса, Племенъ признательно-свободныхъ На нихъ затеплится слеза.

На нихъ записана вся повъсть О томъ, что было и что есть: Изобличивъ Европы совъсть, Онъ спасли Россіи честь...

Въ томъ же 1867 году написаны Тютчевымъ и стихи на юбилей князя А. М. Горчакова. Для насъ особенно важна въ нихъ послъдняя строфа, которая выражаетъ и самого Тютчева, т. е. обычное направление его мысли, и показываетъ намъ, чъмъ онъ особенно дорожилъ въ дъятельности Русскаго канцлера:

Въ тъ дин кроваво-роковые, Когда, прервавъ борьбу свою, Въ ножны вложила мечъ Россія, Свой мечъ иззубренный въ бою,—

Онъ волей призванъ былъ державной Стоять на стражъ, и онъ сталь, И бой отважный, бой неравный Одинъ съ Европой продолжалъ.

И вотъ, двънадцать лътъ ужъ длится Упорный поединокъ тотъ: Иноплеменный міръ дивится, Одна лишь Русь его пойметъ:

Онъ первый угадаль въ чемъ дёло,
И виъ впервые Русскій духъ
Союзной силой признанъ сийло,
И вотъ вёнець его заслугъ.

Въ этихъ стихахъ, написанныхъ въ 1867 году, подразу-

мѣваются между прочимъ дипломатическія побѣды нашего Кабинета, которыя были одержаны имению потому, что Русская политика рѣшилась открыто и смѣло опереться на общественное мнѣніе Россіи, что было въ то время новостью или забытою бывальщиною, и чѣмъ по преимуществу было ознаменовано уже минувшее двѣнадцатилѣтіе воспѣтое Тютчевымъ.

Мы считаемъ неизлишнимъ упомянуть кстати и о стихахъ Тютчева по случаю другаго юбилея — Карамзина. Они достойны примъчанія по той мысли, которая слышится и чувствуется въ самой похваль Карамзину, и которую выразить, по мнънію Тютчева, особенно было полезно въ тъ годы, въ отпоръ разнымъ страннымъ понатіямъ, господствовавшимъ въ нъкоторыхъ высшихъ сферахъ Петербургскаго общества. Въ этихъ сферахъ «гуманное», или «человъческое» пріурочива-лось только къ европеизму и казалось несовиъстнымъ съ Русскимъ народнымъ чувствомъ, такъ что одно исключало другое: по убъжденію этихъ представителей Россіи, Русское чувство должно было быть всегда приносимо въ жертву принципу общечеловъчности, разумъемому, конечно, сквозь призму Европейской (т. е. Французской, Нъмецкой или Англійской) оцънки. Точно также, въ извращенномъ сознаніи этихъ высшихъ общественныхъ круговъ, интересы власти, какимъ - то особеннымъ процессомъ мышленія, отдёлялись отъ интересовъ Русской земли, и не только отдёлялись, но даже перевёшивали ихъ, въ случаё ихъ взаимнаго противоречія. На эти-то странныя понятія нашихъ высокопоставленныхъ европеистовъ, переходившія даже и въ область практики, напримѣръ по Польскому и Балтійскому вопросамъ, и намекаетъ Тютчевъ въ своихъ стихахъ «на юбилей Карамзина», изъ которыхъ мы приводимъ нъсколько строфъ:

> Какой пошлемъ тебѣ привѣтъ— Тебѣ, нашъ добрый, чистый геній, Средь колебаній и сомивній Миоготревожныхъ этихъ лѣтъ?

При этой сивси безобразной . Безсильной правды, дерзкой линТакъ ненавистной для души Высокой и ко благу страстной...

Мы скажемъ: будь намъ путеводной, Будь вдохновительной звъздой; Свъти въ нашъ сумракъ роковой, Духъ цъломудренно-свободный,

Умъвшій все совокупить Въ ненарушимомъ, полномъ строъ, Все человъчески-благое, И Русскимъ чувствомъ закръпить,—

Умъвшій, не стибая вы и Предъ обаннісмъ вънца, Царю быть другомъ до конца И въроподданнымъ—Россіи...

Приведенные нами стихи и выписки изъ писемъ, кажется, достаточно характеризують общественное значение Тютчева, особенно въ последнія пятнадцать-двадцать леть его жизни. Онъ ревниво сторожилъ интересы Русской народности, преимущественно въ области внъшней политики, ближе ему знакомой; онъ живо чувствоваль всякій ущербъ наносимый не только Русской чести, но и Русской исторической, народной правдѣ; онъ откликался на всякую общественную Русскую скорбь и радость; онъ указываль настоящую Русскую точку зрънія на современныя событія міра, и между тъмъ какъ всюду разлеталось, переносясь изъ устъ въ уста, его мъткое, острое изреченіе, воплощавшее иногда въ двухъ-трехъ словахъ, въ художественной метафоръ, цълый новый кругозоръ мысли и всю полноту сужденія о данномъ предметь, — онъ и самъ неръдко пытался, въ долгихъ бесъдахъ и подчасъ запальчивыхъ спорахъ, разъяснять Петербургской свётской средъ истинный взглядъ на призваніе и обязанности Россіи. Но если большею частью тщетны были его усилія въ отношеніи къ свътской средь, - въ которой тьмъ не менье онъ былъ какъ бы будильникомъ народной мысли и совъсти, его мивнія цвинлись въ кругу дипломатовъ, какъ можно заключать по статьй о Тютчеви, напечатанной въ Journal de St.-Pétersbourg. Воть что между прочимъ говорить эта

небольшая статья, неизвъстно къмъ написанная, но въ которой каждое слово обличаетъ и высокій умъ, и привычную, искусную руку мастера (она появилась черезъ нъсколько дней послъ кончины Тютчева):

Что въ особенности отличало Оедора Ивановича, это не только его умъ, но и пламенное сердце—истинный двигатель всей его дъятельности. Онъ вносилъ въ самыя серьезныя дъла жизни, даже въ холодную область политики, горячій потокъ струнвшійся изъ сердца, подобный теплымъ теченіямъ гольфстрёма, отъ которыхъ таютъ льдины крайняго Съвера, разливается тепло и жизнь. Вотъ что даетъ ему такое видное мъсто между его современниками и чъмъ опредъляется то громадное вліяніе, которымъ онъ нользовался до послъднихъ своихъ дней... Чувство, въ которомъ сосредоточивалась (зе гезишаіт) вся его душа, вся его природа умственная и нравственная,—это его патріотизмъ, его въра безграничная въ будущее Россіи, въ ея судьбы, въ ея миссію историческую и провиденціальную. Этотъ патріотизмъ, простирая свои корни до самаго дна народной жизни и просвъщаясь извиъ самою космополитическою культурою, составляль одну изъ главныхъ прелестей и одно изъ серьезнъйшихъ лостоинствъ покойнаго... \*)

Намъ нётъ надобности слёдовать за Тютчевымъ далее, сквовь рядъ событій наставиних съ 1866 года, — событій необычайной важности, которыя возникали и совершались одно за другимъ предъ страстно-жадными вворами поэта, до самыхъ крайнихъ дней его жизни, и на которыя на всъ отвликнулся онъ и мыслью, и чувствомъ, и провою, и стихами; нътъ надобности потому, что мы уже разсказали въ своемъ мъсть, въ другихъ отдълахъ, болье или менье подробно, его отношение ко всемъ этимъ историческимъ вопросамъ и явленіямъ. Мы разумбемъ здёсь: Славянскій съёздъ въ Россіи и вопросъ Славянскій; военныя поб'єды и возвеличеніе Пруссін, вибств съ политическимъ исключеніемъ Австріи изъ Германіи; созваніе вселенскаго собора въ Римъ, провозглашеніе догмата о папской непогръшимости и возникновеніе раскола въ Католической Церкви во образв старо-католиковъ; войну Германіи съ Франціей, паденіе Наполеоновой Имперіи, созданіе новой Имперіи Германской, возвращеніе себ'я Рос-

<sup>\*)</sup> См. эту статью въ приложеніи.

сією Чернаго моря, неистовства коммуны во Франціи, пожаръ Парижа, занятіе Рима королемъ Италіи, фантическое уничтожение светской власти папы, борьбу протестантскаго Германскаго міра, вѣнчавшагося императорскою короною, съ Римско-Католическою Церковью, и возрастающую силу раці-онализма... Всѣ эти событія отразились въ сознаніи Тютчева не только своими крупными очертаніями и окончательными выводами, но по мъръ того какъ творились, во всей дробности своего ожедневнаго процесса, со всею своею мелочною и случайною, будничною обстановкою, которая,—не застилая для Тютчева ихъ міроваго значенія,—тѣмъ не менѣе и сама по себѣ привлекала его сочувствіе и вниманіе. Онъ ни на минуту не переставаль быть участникомъ и общникомъ те-кущаго историческаго дня. Вопросъ о конечныхъ судьбахъ Европейской цивилизаціи, и посъщеніе Константинополя им-ператрицею Евгеніею,— послъднее слово Германской философіи, и пожалованіе султану Англійскою королевою ордена Подвязки,—антагонизмъ двухъ просвётительныхъ духовныхъ началь, западнаго и восточнаго, и забаллотированіе въ Рус-ской Академіи Наукъ Русскихъ ученыхъ съ народнымъ направленіемъ въ наукъ, — на всъ многосложные, равнообразные интересы современной ему эпохи, общіе и частные, всемірные и мъстные, — на все отзывался и отозвался этотъ не оскудъвавшій ни мыслью, ни словомъ, не старившійся съ годами, никогда не повторявшійся, всегда одинаково привлекательный, но всегда своеобразный, сильный, острый, поэтическій умъ \*).

Lorsqu'un noble prince, en ces jours de démence, Décora de sa main le bourreau des chrétiens,— Pourrait-on dire encore, ainsi qu'aux temps anciens: «Honny soit qui mal y pense?»

Поступокъ Академін, отказавшей въ избранін, т. е. заболотировавшей

<sup>\*)</sup> По поводу путешествія императрицы Евгеній было написано Тютчевымъ прекрасное стихотвореніе, напечатанное въ «Голосъ»: «Флаги въютъ на Босфоръ». Пожалованіе перолевою ордена Подвязки султану внушило, безъ сомнѣнія ему же, слѣдующее Французское четверостишіе, ходившее въ то время по рукамъ въ высшемъ общественномъ кругу, анонимное:

Прекрасно и върно выразился о Тютчевъ князь Вяземскій въ слъдующихъ строкахъ одного своего частнаго письма:

Бъдный Тютчевъ! Кажется, ему ли умирать? Онъ пользовался в наслаждался жизнью и въ высшей степени даннымъ отъ Провидънія человъку даромъ слова. Онъ незамънимъ въ нашемъ обществъ. Когда бы не бояться изысканности, то можно сказать о немъ, что если онъ и не златоустъ, то жемчужноустъ. Какую драгоцънную нить можно нанизать изъ словъ, какъ бы безсознательно спадавшихъ съ языка его! Надо составить по нимъ Тютчевіану, предестную, свъжую, живую, современную антологію. Малъйшее событіе, при немъ совершившееся,

нашего извъстнаго, теперь уже покойнаго, ученаго А. О. Гильфердинга, послужилъ поводомъ къ слъдующему посланію Тютчева на имя Гильфердинга:

> Спъщу поздравить съ неудачей: Она - блистательный успъль, Лля васъ почетна навпаче И назидательна для всёхъ. Что Русскимъ словомъ, столько лътъ, Вы славно служите Россіи, Про это знаеть цвлый свыть-Не знають Нъмцы лишь родные... Ахъ нътъ, то знаютъ и они. И что въ Славянскомъ вражьемъ міръ Вы совершили, --- вы одии, ---Все въдають, et inde irae!.. Во всемъ общирномъ этомъ краъ Они встръчали васъ не разъ, Въ Балканахъ, Чехахъ, на Дунаъ, Везав. везав встрвчали васъ. И какъ же могъ бы безъ измъны, Высокодоблестный досель, Въ академическія стъны. Въ завътную ихъ цитадель, Казною Русской содержимый Лля этихъ славныхъ оборонъ, ---Васъ, васъ впустить-непобъдимый, Нъмецвій храбрый гаринзонъ? 17 Jes. 1869.

его яркимъ и мъткимъ словомъ...

Можетъ - быть когда - нибудь и удастся составить такую Тютчевіану. Выло бы желательно, чтобы всякій, знавшій Тютчева лично, занесъ на бумагу все слышанное отъ него, - но почти не можетъ быть и сомнвнія, что во всвхъ современныхъ мемуарахъ или запискахъ, которыя конечно ведутся многими, уже удёлено мёсто воспоминаніямъ о Тютчевё и его острымъ и мъткимъ словамъ. Намъ случалось встръчать и въ статьяхъ иностранцевъ о Россіи многіе его отзывы и mots. Какъ замъчаетъ князь Вяземскій, такая Тютчевіана была бы не простымъ сборникомъ остроумныхъ выраженій, а иллюстраціей современной исторіи и современнаго общества; но мы скажемъ болье: она была бы не только иллюства; но мы скажемъ болѣе: она была бы не только иллю-страціей, но художественною критикою, — судомъ, шутливымъ по формѣ, но почти всегда серьезнымъ и строгимъ по своему содержанію. Иное мѣткое слово Тютчева, повтораемъ, скры-вало въ себѣ какъ въ зернѣ — цѣлое стройное міросозерца-ніе, какъ будто вставляло новыя очки, освѣщало внезапно сокровенную основу предмета. Мало того: если собрать вмѣ-стѣ всѣ его изреченія и замѣтки, то нельзя будетъ не при-знать въ нихъ общаго, кореннаго единства мысли. Не то, чтобъ они были тенденціозны и односторонни, — напротивъ; но, свидътельствуя о высшемъ, европейски просвъщенномъ умъ автора, о широтъ и свободъ его взглядовъ, они въ то же время раскрывають одну общую точку зрвнія, на которую стать могь онь только какь Русскій, и съ которой виднъе чъмъ съ какой-либо другой представлялась ему сущность современныхъ явленій.

Но собрать всё замёчательныя «слова» Тютчева нёть, разумёется, никакой возможности, какъ потому, что эти устныя, пускаемыя на воздухъ произведенія никогда не удерживались въ его собственной памяти и имъ не повторялись, такъ и потому, что онъ лично не дорожиль ими, не приберегаль ихъ для избранныхъ слушателей, а расточаль ихъ вездё и всюду, когда и какъ придется. Само собою разумёется: гдё обмёнъ мыслей быль свободнёе, гдё вся окружающая обстановка воодушевляла его сочувствіемъ, или раздражала его нервы, тамъ сильнёе оживлялось его слово, и оживленное

ярче и чаще сверкало блескомъ поэзін и остроумія. Но онъ не пренебрегаль, какъ уже было не разъ сказано, ничьей бестдой, въ какихъ бы общественныхъ слояхъ она ни происходила: ни погода, ни соображенія гигіеническія не въ силахъ были удержать его дома и помъщать ему явиться тамъ, гдъ представлялся ему какой-либо живой интересъ для его мысли или для его души. Кругъ его знакомыхъ не съуживался съ лътами, а постоянно расширялся, безъ различія возрастовъ, партій и общественныхъ положеній. Съ каждымъ годомъ Тютчевъ становился популярне въ Петербурге: —, вездъ, несмотря на разность направленій, онъ быль самымъ дорогимъ и сочувственнымъ гостемъ, какъ среди чиновныхъ стариковъ, въ великосевтскомъ салонъ, такъ и въ кругу трудящейся и пишущей молодежи, и вездъ вносилъ своимъ присутствіемъ свёть и свёжесть безусловно - свободной, всегда оригинальной, широкой мысли. Справедливо также выразился о Тютчевъ авторъ некролога, помъщеннаго въ «Русской Старинъ \*), что онъ «обладалъ ръдкою, можно такъ сказать, любезностью сердца, состоявшею не въ соблюдени свётскихъ приличій (которыхъ онъ никогда и не нарушалъ), но въ деликатном уеловъчественном внимании къ личному достоинству каждаго, къ его праву участвовать въ общемъ обмънъ мивній и убъжденій, къ его свободв».

Шли годы, наступали недуги старости, подагрическіе пришадки чаще и чаще перечили страсти и привычкъ Тютчева къ подвижности, къ ежедневнымъ, неоднократнымъ, пъшимъ прогулкамъ на вольномъ воздухъ; поступи измъняла прежняя упругость и твердость; дрожали пишущія руки. Но, кромъ этихъ внъшнихъ примътъ, Тютчевъ казался какъ бы непричастнымъ условіямъ и дъйствію возраста: до такой степени не было ничего старческаго ни въ его умъ, ни въ духъ, ничего разъ навсегда заведеннаго, отвердъвшаго въ складкахъ и изгибахъ его мысли и его души; никакихъ предвзятыхъ съ молодости и по самой своей давности ставшихъ «любезными сердцу» воззръній; никакихъ сжившихся съ человъкомъ, освященныхъ годами, предубъжденій и предразсудковъ. То не былъ «маститый, величавый, почтенный старецъ»: такихъ

<sup>\*) 1873</sup> г. № 7. Статья А. И. Никитенка.

эпитетовъ не ръшился бы приложить къ нему ни одинъ изъ самыхъ рыяныхъ его хвалителей, инстинктивно чувствуя, какъ неумъстны они въ отношени къ Тютчеву, какъ претили ему всякіе вившніе знаки почтительности и предупредительнаго вниманія. Но то не быль и «молодящійся старикь»; не было въ немъ ни того, что называють Французы une verte vieillesse, ни крѣпкой старости, ни старости съ «вѣчно-юнымъ сердцемъ», чего-то въ родъ стариковскаго лица съ розовымъ на щекахъ румянцемъ. По наружности Тютчевъ казался даже дряхлье чыть обыль на самомь льдь; «вычно же юнаго», т. е. чего-то въчно-наивнаго, «въчно-прекраснодушнаго», пылкоопрометчиваго - не было въ Тютчевъ и въ самой ранней его молодости, потому что съ самой ранней своей молодости онъ отличался замізчательною, преждевременною зрізлостью ума и серьезнымъ мышленіемъ. Необыкновенная страстность сердца и быстрая воспламенимость поэтического творчества были въ немъ не принадлежностью возраста и приличнаго юности жара, а независящими отъ лътъ свойствами самой его нравственной природы, чуждыми всякого поимеского закала. Какъ не было никогда и прежде отпечатка юности, такъ не было потомъ и отпечатка старости на его внутреннемъ, духовномъ существъ. Въ разговорахъ съ этимъ съдовласымъ или почти безвласымъ, неръдко хворымъ, чуть не семидесятилътнимъ старикомъ, почти всегда забнувшимъ и согрѣвавшимъ спину пледомъ, не помнилось объ его лътахъ, и никто никогда не относился къ нему какъ къ старику. Выдающеюся, преобладающею стихіей въ Тютчев была мысль, — а мысль, по самому существу своему, не то что въчно юна, но въчно зрълаили точиће сказать не въдаетъ возраста. Конечно, и мысль въ человъкъ бываетъ заклеймена его индивидуальными особенностями или, върнъе, ограничена, задержана въ своей дъятельности вслъдствіе старости и разныхъ иныхъ личныхъ, нравственныхъ условій. Многіе геніальные мыслители, обогативъ умственный капиталъ человъчества своими соображеніями, обращались потомъ, отмысливъ, въ живыя кладовыя своихъ собственныхъ, однажды высказанныхъ и оформленныхъ мыслей: они удовлетворялись своимъ собственнымъ, однажды навсегда сложеннымъ міросозерцаніемъ, -- имъ казалось, что на вст вопросы дали они себт отвтты, встыть задачамъ прінскали разръшеніе; въ горделивомъ самообольщеній вкушали они самодовольный покой и, съ вершинъ своей человъческой мудрости, глядъли и величались Зевсами-олим-пійцами.

Начего подобнаго не было въ Тютчевъ. Напомнимъ еще разъ, что всякое самодовольство было противно его природъ, и что онъ не только никогда не зналъ пресыщенія, но и сытости никогда не давала ему никакая умственная трапеза. Это былъ пламень, миновенно пожиравшій всякое встръчавшееся ему и имъ самимъ творимое явленіе мысли, и непрерывно вновь самъ изъ себя возгаравшійся. Не можемъ не повторить здёсь его собственныхъ стиховъ:

О Небо! если бы хоть разъ Сей пламень развился по волъ, И не томясь, не мучась долъ, Я просіялъ бы и—погасъ!

Вотъ къ этому-то «развитію по волѣ» и порывался постоянно его пламенѣющій духъ: могъ ли онъ когда - либо счастливо успокоиться и, самодовольно просіявъ, пребывать просіяннымъ и самоублажаться?...

Обо всемъ этомъ мы уже говорили и прежде, и полагаемъ, что, ознакомясь съ политическими и историческими взглядами Тютчева, читатели подтвердятъ и сами върность сдъланной нами, въ началъ очерка, его нравственной характеристики; но тъмъ не менъе, нъкоторыя дополнительныя черты окажутся, можетъ-быть, нелишними...

Никогда и нигдъ не переставали предноситься предъ Тютчевымъ идея и образъ безконечности; его душъ были сочувственны и близки всъ нравственные идеалы христіанства. Его умъ, какъ мы знаемъ, не только не отвергалъ, по всегда признавалъ и ограниченность человъческаго я, и непостижимую умомъ истину въры. Но какъ и гдъ положить, внъшнимъ образомъ, предълы этой ограниченности? Какъ обозначить край познаванію истины? Какъ удержать пытливость бдящаго духа? Не то, чтобы Тютчеву приходилось смирять кичливость или гордость разума и «плънять его въ послушаніе въры»: онъ слишкомъ живо чувствоваль его недостаточность и томился этою недостаточностью. Но онъ не могъ ни загасить,

ни ослабить сжигавшаго его пламени, ни смирить тревожных запросовъ мысли, — онъ не могъ удовлетвориться деневою сдълкою между постигаемымъ и непостижимымъ и, добровольно зажмурясь, даже не заглядывая по ту сторону, наслаждаться умъренно и съ комфортомъ умственною дъятельностью въ болъе тъсныхъ и скромныхъ рамкахъ. Человъку, въ которомъ живо сознаніе высшей, надземной, сверхъестественной истины, уже невозможно, вито ея, обръсти то Олимпійское спокойствіе, то равновъсіе духа, которымъ красовались нъкоторые знаменитые мужи даже новъйшихъ временъ, въ своей, нъсколько-языческой мудрости. Такого зръзища довольной мудрости и мирно-величавой старости не представляла старость Тютчева.

Но не суждено было ему обръсти и того мира, который если и дается инымъ, то дается лишь дъйствиемъ въры, --не однимъ теоретическимъ признаніемъ ея истины; той мудрости, которая создается не отвлеченными только соображеніями разума, и не порывами только христіанскаго упованія, а равномърнымъ, соотвътственнымъ развитиемъ и дъятельностью въ человъкъ всъхъ его нравственныхъ силъ... Такого равномърнаго развитія въ Тютчевъ не было, а потому не могло быть и внутренняго, дающаго миръ, равновъсія. Его «пламень» не быль въ немъ темъ светлымъ «гореніемъ духа», къ которому привывають людей учители христіанства; онъ палилъ и жегъ его самого, не согръвая его души, постоянно алкаль новой пищи, и быстро испепеливь все мыслимое, имъ охваченное, обрътался снова въ пустотъ... Иотому что эта пустота въ человъкъ, если не христіанскихъ върованій, то христіанскихъ убъжденій, какимъ быль несомньнно Тютчевъ, могла быть наполнена лишь однимъ высшимъ содержаниемъдъя тельностью, - дъятельностью не одной мысли, но и другихъ нравственныхъ сторонъ духа. Умъ Тютчева парилъ въ даль и въ высь, въ самыхъ отвлеченныхъ областяхъ мышленія, — а самъ онъ, будто свинцовыми гирями, прикованъ былъ, какъ любять выражаться поэты, долу: немощью воли, страстями, избалованностью — ненавистницею работы и усилія. Мыслитель дъятельный и серьезный, онъ вель жизнь, если взглянуть на нее съ внёшней ся стороны, почти праздную, чуждую и дёла, и плана, и цёли; при его необыкновенныхъ талантахъ, онъ далъ неизчислимо менѣе чѣмъ, казалось, способенъ былъ произвести; возвышенный строй его думъ не сообщался его душевному строю; крѣпость умозрительныхъ выводовъ не давала крѣпости духу; ему недоставало *труда*, постояннаго занятія, Beschāftigung, какъ говоритъ Шиллеръ,

... die nie ermattet,
Die langsam schafft und nie zerstört \*).

Баронъ Пфеффель заканчиваетъ свою статью о Тютчевъ такими словами:

...«Такъ говориль этотъ человѣкъ, рожденный для размышленія, для кабинетнаго труда, и котораго жизнь, по странному противорѣчію судьбы, почти около пятидесяти лѣтъ протекла—въ гостиныхъ! Родись и живи онъ во Франціи, онъ
безъ сомнѣнія оставиль бы по себѣ памятники, которые бы
увѣковѣчили его имя. Родясь и живя въ Россіи, не имѣя
другой аудиторіи, кромѣ общества, отличающагося скорѣе
любопытствомъ, чѣмъ повнаніями, онъ разсѣялъ на вѣтеръ,
въ разговорахъ, сокровища своего ума и мудрости, еще быстрѣе забытыя, чѣмъ распространенныя» \*\*).

Въ этихъ словахъ, конечно, много правды; но мы не можемъ не оговориться и не напомнить, что Тютчевъ, до пятаго десятка лътъ, 22 года прожилъ не въ Русскомъ обществъ, а въ Германіи и вообще за границей, и хотя много обязанъ Западной Европъ воздъланностью своего ума и вкуса, однако, по свидътельству всъхъ его знавшихъ, даже и въ Германіи не показывалъ расположенія къ усидчивому труду. По возвращеніи же его въ Россію, условія для умственной

<sup>\*) ...</sup> Трудъ, который никогда не разслабляеть, медленно творить и никогда не разрушаеть.

<sup>\*\*) ...</sup>Ainsi parlait cet homme né pour la méditation, pour le travail du cabinet et dont la vie, par une singulière contradiction du sort, s'est écoulée pendant près de cinquante ans dans les salons. Né et vivant en France, il aurait sans nul doute laissé après lui des monuments qui eussent perpétué sa mémoire. Né et vivant en Russie, ayant pour unique auditoire une société plus curieuse qu'instruite, il a jeté aux quatre vents de la conversation des trésors d'ésprit et de sagesse encore plus vite oubliés que répandus...

дъятельности были для него, безъ всякаго сомнънія, уже совершенно неблагопріятны, по недостатку не только сочувственной, но даже и понимающей среды; но не въ этихъ только условіяхъ, а въ условіяхъ отчасти личной природы Тютчева, и главное—въ условіяхъ историческаго и бытоваго строя, давшаго ему первоначальное воспитаніе, слёдуетъ искать причину той сравнительно-скудной производительно-сти, которую проявили на землё его богатые таланты. Въ этомъ отношения замёчание Пфеффеля оказывается вполнё вёрнымъ. Старый дворянскій быть, т. е. обезпеченность, порождавшая безпечность, которую давало крыпостное право,—въ особенности же слабость народнаго самосознанія, и вслыдствіе того отсутствіе всякой духовной самобытности вы просвыщеній и умственномы развитій общества—все это не только не вырабатывало вы Русскихы людяхы способности къ настойчивому, послёдовательному труду, къ строгому и самостоятельному мышленю, къ духовной иниціативъ, но тяготъло камнемъ надъ всякимъ даровитымъ умомъ, надъ всякимъ благороднымъ порывомъ воли. Отъ вреднаго воздъйкимъ благороднымъ порывомъ воли. Отъ вреднаго воздёйствія этихъ условій каждому таланту приходилось избавляться уже собственными средствами и усиліями,—перевоспитываться съизнова, самому обрётать или созидать себѣ твердое духовное основаніе, твердый и большею частью одинокій, умственный и нравственный Standpunkt, какъ выражаются Нѣмцы. Въ такой трудной работѣ пропадало, конечно, не мало времени и растеривалось много, много силъ.

Но здёсьто и обнаруживается, какъ великъ и важенъ быль подвигъ нѣкоторыхъ нашихъ поэтовъ и дѣятелей мыски. Если ст. одной стороны справодильно слова. Пфеффаля

Но здёсь-то и обнаруживается, какъ великъ и важенъ быль подвигъ некоторыхъ нашихъ поэтовъ и двятелей мисли. Если съ одной стороны справедливы слова Пфеффеля о вредномъ вліяніи на Тютчева Русской общественности, то съ другой стороны—совершенно неверенъ его выводъ о значеніи того дёла, которое дёлалъ Тютчевъ... Действительно Тютчевъ велъ жизнь, по видимому, совершенно-пустую и праздную,—но умъ его никогда не былъ празденъ, никогда не переставалъ мыслить. Пусть другія стороны его духа не получили въ немъ должнаго развитія, пусть воля его была немощна, и эта немощь, вмёстё съ другими его нравственными недостатками, служила ему самому казнью, лишала его внутренняго равновёсія и мира,—но тёмъ не менёе онъ

не только не зарыль въ землю данный ему отъ Бога талантъ, не только не угасиль свыть ума, зажженный въ немъ природою, но не переставалъ свътить и пламенъть мыслью до истощенія силъ. Если, по словамъ одного писателя, житьзначить бофрствовать, то Тютчевъ исполниль назначение жизни, по крайней мъръ относительно мыслительной силы своего духа: онъ бодрствоваль мыслью до самой кончины, безъ ослабленія, безъ упадка. Не одно же внёшнее деланіе должно почитаться трудомъ, но и самое мышление человъческое, и мы въ правъ сказать про Тютчева, что онъ, въ этомъ смыслъ, потрудился и много, и добрымъ трудомъ. Не можетъ же Русское общество не признать съ благодарностью той высокой заслуги, какую оказаль онъ Русскому народному сознанію самобытною діятельностью мышленія и разъясненіемъ многихъ сокровенныхъ сторонъ духовной исторической Русской стихіи. Не можеть Россія не почтить этого подвига умственной самостоятельности и безпредвльной любви къ родной земль, который сохранилъ и выработаль въ немъ Русскаго мыслителя, Русскаго поэта, Русскаго человъка душою и сердцемъ; который поборолъ всъ невзгоды, всъ препатствія, всъ преграды, поставленныя Тютчеву воспитаніемъ, разлукою, всею обстановкою юныхъ и зрёлыхъ летъ. Не можетъ не быть вмънено и въ великую правственную заслугу такое служеніе духу на пространствъ всей долгой жизни, вопреки всъмъ соблазнамъ, влеченіямъ и всяческимъ противодъйствіямъ со стороны внёшнихъ и даже внутреннихъ, психическихъ условій его собственнаго бытія. Не можетъ остаться безъ оцвики и воздания и то смиренное отношение къ своимъ талантамъ и къ себъ самому, которымъ вапечативно все существование этого богато-одареннаго человъка и которое, котя и является въ немъ какъ бы простымъ свойствомъ его природы, однакоже, проходя неизмюнно сквозь всю семидесятильтнюю жизнь, доростаеть до значенія истиннаго жизненнаго полвига...

Въ виду этихъ заслугъ и достоинствъ, въ виду этого подвига мысли и жизни, блъднъютъ и мельчаютъ, разумъется, черты его внъшняго образа, частности и подробности его житейскаго дъла, къ которымъ мы все-таки, по долгу біографа, считаемъ себя обязанными возвратиться. Говоря о Тютчев в какъ о старикъ, мы объяснили, что преклонность лътъ сказывалась въ немъ только наружно, физически, но что онъ не походилъ ни на маститаго старца, ни на молодящагося старика; что не было въ немъ ни важности подобающей лътамъ, ни величавой тишины и гармоніи духа, которую даеть мудрость языческая, ни мира и просвётлёнія мудрости христіанской. Въ немъ было бы напрасно искать чего либо «назидательнаго»; -- его непосъдливость, его скитаніе изъ дома въ домъ, тревожные поиски за новыми впечатлъніями и интересами, могли даже многимъ казаться несовмъстными съ достоинствомъ его «съдинъ», его лътъ и т. д.; но его разговоръ давалъ столько высокаго умственнаго наслажденія, его мысль проливала всегда столько світа, была всегда такъ нестарчески-свъжа и при томъ такъ трезва и серьезна въ своемъ существъ, такъ духовно-изащна въ своей формъ, что въ бесъдъ съ Тютчевымъ все забывалось, и никому и въ голову не приходило соображение объ его возрасть... Но въ этомъ-то самомъ, въ возможности такого забвенія въ виду его «съдинъ» и состояла немалая назидательность. Опыть долгой жизни, многольтняя дума, огромный накопившійся запась знанія — все это, безь сомнівнія, чувствовалось и слышалось собесёдниками Тютчева въ его каждой ръчи; но оно не выступало у Тютчева какъ нъчто дающее право на почеть и авторитеть, какъ «украшеніе старости» и «наученіе для юности». И это не потому, чтобы Тютчевъ скромничалъ или же умълъ выставлять свое достоинство въ мъру, настолько, сколько нужно, чтобы съ одной стороны внушать къ себъ уважение и расположение молодежи, а съ другой — не смущать ее обиднымъ для нея превосходствомъ. Въ отношенияхъ Тютчева къ молодымъ людямъ вовсе не было того умнаго и великодушнаго расчета, какимъ любятъ иногда щеголять «старцы»; никакого совнательнаго умѣнья и никакого ligne de conduite: это были отношенія, самыя свободныя и простыя, того искренняго сердечнаго благоволенія къ людямъ, которое не знаетъ неравенства лътъ, того полноправнаго умственнаго общенія, при которомъ ни старшій годами не отрицался своего опыта, а -далм инжиж жизни, --- на новыхъ явленіяхъ жизни, --- ни млад шему не вспадало на мысль чваниться молодостью и потому воображать себя болье передовымь, чымь его немолодой собесъдникъ. Никому нельзя было смотръть на Тютчева не только какъ на отсталаго, но даже какъ на усиливающагося не отстать; напротивъ, онъ былъ постоянно и естественно современенъ, и даже упреждалъ мыслью время, отводя всёмъ явленіямъ текущей дъйствительности законное мъсто въ общемъ историческомъ стров, находя имъ всвмъ историческое объяснение и оправдание. Ничто не раздражало въ такой степени сверстниковъ Тютчева по лътамъ, какъ его живое сочувствіе со всъмъ прогрессивнымъ движеніемъ жизни, — какъ отсутствіе въ немъ той замкнутости и законченности, послъ которой человъкъ уже перестаеть идти самъ впередъ и богатъть мыслью, а повторяеть зады, живеть лишь воспоминаніями и процентами съ выработаннаго умственнаго капитала, - въ родъ какого-вибудь rentier, который, съ наступленіемъ почтенныхъ годовъ, отказавшись отъ обогатившихъ его нъкогда тревожныхъ спекуляцій и побранивая спекуляторовъ юныхъ, вкушаетъ, сообразно лътамъ, чину и капиталу, otium cum dignitate. Для Тютчева не существовало свойственныхъ и подобающихъ извъстному возрасту, положенію и званію, воззрѣній и мнѣній консервативнаго или тому подобнаго качества,—потому что для него не было ни юныхъ, ни старыхъ, ни приличныхъ, ни неприличныхъ истинъ; только то имъло для него значение и исповъдывалось имъ открыто и явно, безъ соображеній о приличіи, что представлялось ему въ данную минуту истиною, что оправдывалось его кръпкою и зрълою мыслью, — а мысль его, какъ мы уже знаемъ, соврвла и окрвпла съ самыхъ молодыхъ летъ. Конечно, и опытъ, и знаніе могли видоизмънять и видоизмъняли иногда его убъжденія; но самый возрасть не оказываль на его мысль и на его душу ни малейшаго действія, -- и въ этомъ отношении вполнъ справедливо то выражение о немъ, которое намъ удалось слышать еще при его жизни: сет homme n'a pas d'âge \*).

<sup>\*)</sup> У этого человъка нътъ возраста.

## IX

Но если не было возраста для его мысли; если не старѣлъ его умъ, не старѣло сердце, то все же старость, не какъ внутреннее перерожденіе, а какъ внѣшній, чуждый, неизбѣжный рокъ, тяготѣла надъ его жизнью и его сознаніемъ, особенно въ послѣднія десять лѣтъ. Не чувствуя ея власти надъ своимъ умомъ и душою, онъ съ трудомъ признавалъ ея власть надъ строемъ своей обычной жизни; но бремя опыта, умножаясь съ годами, давило поэтическую мечту и затрудняло ея когда-то легкій полетъ; но радости бытія постепенно оскудѣвали и изсякали, а подагрическая хворь нерѣдко осуждала его на ненавистное ему одиночество и неподвижность. Если еще въ началѣ «склона своихъ лѣтъ», онъ писалъ:

Полнеба обхватила тънь, Лишь тамъ на западъ бродить сіянье... Помедли, помедли, вечерній день, Продлись, продлись, очарованье!..

то понятно, что еще тревоживе и искрениве вырывался порою этотъ вопль изъ души поэта, когда еще ближе надвинулись тони, и уже не полнеба, а почти весь небосклонъ покрылся ими. Но онъ не хотель и, по свойству своей природы, не могъ сводить счетовъ, не въ состояни быль заняться подведеніемъ итоговъ подъ свое личное бытіе. Не слыша въ себв одряхленія мысли, онъ поодолжаль жить, пока жилось, --- хотя эта же самая мысль, всегда трезвая и ясная, гнала безпощадно прочь всякое самообольщение и не переставала указывать ему на придвигавшійся край его жизни. Разладъ съ саминъ собою сталъ въ немъ еще томительнъе и сильнъе; безпокойнъе и неотвязчивъе стали запросы его собственнаго духа, обращенные и къ вн вшнимъ судьбамъ человъчества, и къ себъ самому; строже тайный судъ и еще болъзнениъе чувство своей человъческой немощи, и еще немощиве воля... Тоска, — та тоска, которая составляла какъ бы основной тонъ всей его поэзіи и всего его нравственнаго существа, и на причины которой мы уже не разъ указывали, — тоска мысли, неугомонно, всю жизнь двигавшейся, бодрствовавшей и не додумавшейся ни до чего вёрнаго и несомнённаго, — тоска по истине, признаваемой, но не овладеваемой умомъ и не овладевшей всецело ни его волею, ни его душою, — тоска по «солнечнымъ мучамъ», по радостямъ жизни, — тоска о себе, о потраченныхъ попусту силахъ, о неоправданномъ призвании и дарахъ, — эта внутренняя, потаенная тоска возростала въ немъ съ годами все могущественне и властне. Легко, конечно, осудить такую тоску въ «старце» и назвать ее неназидательною, но еще вопросъ: что лучше—такая ли тоска, или дешевое замиреніе, не лишенное самодовольства?

Какъ ни прекрасны приведенныя нами выше строки изъ письма князя Вяземскаго о Тютчевъ и «Тютчевіанъ», но такъ какъ эти бъглыя строки не предназначались для печати, то въ нихъ многое не досказано, и встръчается выраженіе, не вполнъ точно передающее мысль самого автора, а потому требующее оговорки. «Бъдный Тютчевъ, ему ли умирать? Онъ пользовался и наслаждался жизнью»... Эти строки могли бы, пожалуй, дать поводъ предположить, будто Тютчевъ быль что называется ип bon vivant, и въ самомъ дълъ наслаждался, удовлетворялся жизнью. Такое представленіе о Тютчевъ было бы совершенно ложно и свидътельствовало бы лишь о томъ, какъ мало быль оцъненъ и понять въ Тютчевъ, въ этомъ изящномъ, любезномъ, остроумномъ собесъдникъ, — si gracieux, si charmant (какъ отзывался о немъ свътъ) человъкъ внутренній, человъкъ мысли и духа.

Просматривая его письма къ женъ, единственныя письма, гдъ, въ интимной бесъдъ, онъ говоритъ иногда о себъ и про себя, мы встръчасмъ не разъ указанія на тайную, снъдавшую его тоску. Вотъ нъсколько выписокъ въ подтвержденіе нашихъ словъ.

Еще въ 1858 году онъ писалъ изъ Москвы къ женъ (отъ 11 Сентября), послъ свиданія съ своею престарълою матерью (изъ этого письма мы уже привели первыя строки въ самомъ началъ нашего очерка), слъдующее:

«J'ai encore une fois pris congé de ma mère, j'ai encore une fois fait les trois saluts en terre à côté d'elle devant sa Vierge de Cazan, encore une fois, en m'en allant de sa chambre, appuyé mon dernier regard sur elle, en l'accompagnant du même pressentiment parfaitement naturel et raisonnable... C'est inconcevable comme tout est redite dans la vie, comme tout paraît devoir durer éternellement et ce répéter à l'infini jusqu' à un certain moment où tout-à-coup tout s'abime, tout disparait, et ce quelque chose qui avait tant de réalité, que vous sentiez aussi solide et aussi immense que la terre sous vos pieds, devient un rêve qui n'a d'existence que dans le souvenir et que le souvenir même a peine à conserver. Et quand dans une vie cette opération s'est reproduite plusieurs fois, quand plusieurs de ces réalités que l'on avait cru éternelles vous ont fui et laissé à sec, alors, bien que par une loi de la nature de l'homme l'illusion de la durée tende à se reproduire toujours, il v a sous cette illusion quelque chose d'éveillé, d'inquiet, de défiant, quelque chose enfin qui ne parvient plus à s'endormir tout-à-fait. On ne dort plus que d'un oeil et, en dépit de soi, on ne se sent plus vivre qu' au jour le jour \*)».

<sup>\*)</sup> Я еще разъ простился съ моею матерью, еще разъ положиль, рядомъ съ нею, три земныхъ поклона предъ ел Казанскою Божіей Матерью; еще разъ, уходя изъ комиаты, оглянуль ее послъднимъ взглядомъ, съ твиъ же, какъ и прежде, предчувствиемъ, вполнъ естественнымъ, вполнъ основательнымъ... Удивительно, какъ въ жизни все - повтореніе, какъ все кажется предназначеннымъ и длиться въчно, и повторяться безконечно — до извъстнаго игновенія, когда все вдругь рушится, все исчезаеть, и то, что было такою живою действительностью, что представлялось тебъ столько же твердымъ и необъятнымъ, какъ сама земля подъ твоими ногами, становится сновидъніемъ, котораго бытіе-только въ воспоминания и которое саминъ воспоминаниемъ удерживается лишь съ трудомъ. И когда въ жизни подобная операція возобновилась уже не разъ; когда уже не одна такая живая реальность, которую считаль въчною, отхлынула отъ тебя и оставила тебя на мели, - тогда, хотя по закону человъческой природы вновь и вновь завладъваеть душою самообольщение о прочности, о продолжительности всего живущаго, однако въ этомъ самообольщения кроется уже что-то возбужденное, безпокойное, недовърчивое, - что-то, однинъ словомъ, что уже не можеть забыться сномъ. Спишь уже только однимъ глазомъ и, наперекоръ самому себъ, чувствуещь, что живешь уже только день за день...

Въ 1859 году онъ посътилъ чужіе краи и въ нихъ тъ мъста, гдъ протекла лучшая половина его жизни. Вотъ что мы читаемъ, между прочимъ, въ его письмахъ оттуда:

«Munich, 15 Juin... Quant à mon entrevue avec les montagnes et le lac de Tegernsee, elle m'a comme de raison innondé de mélancolie. Je n'ai décidément plus assez de vie pour tenir tête à de pareilles impressions. Elles anéantissent en moi jusqu'au sentiment de mon identité. En général tout mon organisme physique et moral est tellement ébranlé que ce qui devrait être et serait pour tout autre une occasion de plaisir et de distraction, m'éprouve de la manière la plus pénible... J'ai revu, revisité, reparcouru tout ce que je connaissais si bien et tout ce qui m'est devenu parfaitement étranger... Mais où vais-je? Et pourquoi? Il me semble que je rêve tout éveillé... Mais ce qui n'est pas un rêve, c'est le nouveau désastre des Autrichiens», etc \*).

«Weimar, 1 Novembre... Comme de raison je passe toute la journée avec Maltitz... \*\*) J'ai repassé le passé, retrouvé, ressaisi avec un mélancolique plaisir cette nature de Maltitz

<sup>\*)</sup> Мюнхенъ, 15 Іюня... Что васается до моего свиданія съ горами и озеромъ Тегеризее, то конечно оно обдало меня грустью. Во мит ртшительно итть уже настолько жизни, чтобы выдерживать подобныя впечатлёнія. Они уничтожають во мит все, все, даже чувство самого себя. Вообще весь мой организмъ, физическій и правственный, такъ потрясенъ, что все то, чему бы слёдовало быть и что было бы для всякаго другаго поводомъ въ удовольствію и разстянію, обращается для меня въ самую тяжелую пытку. Я снова увидёлъ, снова посттиль, снова обощель все, что было мит такъ близко знакомо, и что стало мит совершенно чуждо. — Но куда же иду я самъ? И зачёмъ?.. Мит точно снится на яву... Но что уже совствиъ не сонъ — это новое пораженіе Австрійцевъ и пр.

<sup>\*\*)</sup> Баронъ Мальтицъ, человъкъ замъчательнаго ума и общирной образованности, занимавшій на Русской двиломатической службъ, впродолженіи долгаго времени, мъсто посланника въ Веймаръ и при другихъ Нъмецкихъ самостоятельныхъ герцогствахъ и княжествахъ, былъ женатъ на графинъ Клотильдъ Ботмеръ, родной сестръ первой жены Оедора Ивановича. Онъ скончался нъсколько лътъ тому назадъ. Въ Германіи издана книжка его стихотвореній и біографія.

si intelligente, si impressionnable, si active, tournant toujours, sans se lasser, dans le même cercle d'impressions.
d'idées, de lectures, d'habitudes, et bien que je sache parfaitement combien un pareil milieu serait impossible pour
moi, je ne puis, sans une sorte d'envie et de retour pénible sur moi même, voir ces existences réglées, rassises et
qui se prolongent sans solution de continuité,— pour qui le
passé ne devient pas comme un membre amputé dont on
finit par douter s'il vous a jamais appartenu. On a beau
dire—une des trois unités de l'ancien drame classique qu'on
a si fort décriée,—l'unité de lieu est plus nécessaire qu'on
ne pense à l'intérêt du drame, au moins dans la vie réelle... \*)."

Такъ высказывался Тютчевъ еще въ 1859 году, но послъдующее десатильте его жизни еще сильнъе омрачило его внутренній душевный міръ, и все ръзче и бользненнъе становились въ немъ тоскливыя ощущенія. Потери за потерами не переставали потрясать его физическій и нравственный организмъ. «Ница» и нъкоторыя другія изъ напечатанныхъ стихотвореній дольно ярко отражають въ себъ тяжелое состояніс его духа, около половины шестидесятыхъ годовъ. Къ этому же времени относится одно ненапечатанное, изъ котораго вотъ нъсколько строфъ:

<sup>\*)</sup> Веймаръ, 1 Ноября... Разумъется я провожу цълый день съ Мальтицемъ... Я привелъ себъ на память все прошлое, снова отыскалъ, обрълъ съ грустнымъ наслажденемъ, эту натуру Мальтица, натуру такую умную, такую впечатлительную, такую дъятельную, вращающуюся, не уставая, всегда все въ томъ же кругъ впечатлъній, мыслей, чтеній. привычекъ. И хотя я очень хорошо знаю, какъ была бы невозможна для меня подобная среда, я не могу однако, безъ нъкотораго рода зависти и тягостнаго обращенія на самого себя, глядъть на эти существованія—правильныя, осъдлыя, длящіяся безъ перерыва... Для нихъ прошедшее не становится словно отръзаннымъ членомъ, о которомъ подъ конецъ даже сомнъваещься, принадлежаль ли онъ тебъ когда-нябудь или нътъ. Что бы ни говорили, но изъ трехъ единствъ древней классической драмы, одно, столько охужденное — е дин с т во мъ с т а — нужиъе чъмъ думаютъ для интереса драмы, по крайней мъръ въ дъйствительной жизни...

Есть и въ моемъ страдальческомъ застов Часы и дни ужаснъе другихъ... Ихъ тяжкій гнетъ, ихъ бремя роковое Не выскажетъ, не выдержитъ мой стихъ.

Вдругъ все замретъ. Слезамъ и умиленью Нътъ доступа; все пусто и темно. Минувшее не въетъ легкой тънью, А подъ землей, какъ трупъ лежитъ, оно...

Ахъ, и надъ немъ, въ дъйствительности ясной, Но безъ любви, безъ солнечныхъ лучей, Такой же міръ бездушный и безстрастный...

## Далъе:

И я одинъ съ моей тупой тоскою, Хочу сознать себя и не могу— Разбитый челиъ, заброшенный волною На безымянномъ, дикомъ берегу...

Следующій отрывовъ изъ письма, — полушутливый, полугрустный, смиренный отзывъ поэта о себе самомъ, — рисуетъ намъ Тютчева съ той именно стороны, на которую мы указали выше, говоря объ его тревожной непосёдливости и поискахъ за впечатлёніями и интересами, и которая особенно выдавалась въ немъ въ послёдніе его годы. Онъ какъ будто боялся оставаться въ одиночестве, лицомъ къ лицу съ своею тоскою, ловилъ подобіе и призраки жизни. Оставшись лётомъ 1868 года одинъ въ Петербурге, вотъ что писалъ Тютчевъ, между прочимъ, къ своей семьв, переселившейся на лётніе мёсяцы въ Орловскую деревню:

«St.-Pétersbonrg, 29 Juin. Ici j'aurai bientôt mangé toutes mes provisions et épuisé toutes mes ressources de ce régime d'été à Pétersbourg, si monotone dans son agitation. Il me reste, il est vrai, Péterhof où je ne suis pas allé encore et qui depuis hier est devenu résidence pour une dizaine de jours. Mais quoi, c'est encore une redite—et cependant ce n'est que vus à travers quelques impressions du passé, comme dans un fugitif éclair, que tous ces endroits ont quelque chance de m'émotionner un peu. C'est comme les quelques

passages soulignés d'un livre, qu'on a lu jadis et qu'on ne se soucierait plus de relire... Ah, que j'ai une nature de peu de ressources en elle-même et toute opposée à celle du poête, heureux de se sentir oubliant et oublié... \*).

Но именно потому, что онъ былъ весь поэть, durch und durch, больше поэть, чёмъ философъ, именно потому и не могъ онъ довольствоваться однимъ отвлеченнымъ бытіемъ, сферою одной лишь абстрактной мысли: ему нужно было воплощеніе мысли въ живыхъ, конкретныхъ, цёльныхъ явленіяхъ, въ многообразномъ, художественномъ, такъ сказать, творчествъ самой общечеловъческой жизни. Такъ, года за 4 предъ тъмъ, досадуя, что ему не удалось попасть лътомъ въ Киссингенъ, вотъ какъ объяснялъ онъ самъ эту свою досаду въ письмъ къ женъ:

«...Comme ce va et vient perpétuel, toutes ces rencontres inattendues de figures connues, tout ce passé ressuscitant plein de vie et venant coudoyer le présent.— tout ce foyer de nouvelles et d'actualités palpitantes — comme tout cela m'aurait convenu, m'aurait rafratchi, vivifié. Comme un pareil séjour, rapprochant les époques, m'aurait aidé à renouer la chaîne des temps, ce qui constitue le besoin le plus impérieux de mon être » \*\*).

<sup>\*)</sup> Петербургъ, 29 Іюня. Я скоро съвиъ всю свою провизію и истощу всв мои средства лютняго образа жизни въ Петербургъ, который такъ однообразенъ въ своей суетъ. У меня остается, правда, Петергофъ, гдъ я еще не былъ и который со вчерашняго дня сталъ резиденціей дней на десять. Но чтожъ? Въдь и это — опять повтореніе!... И однакожъ, только озарившись нъкоторыми впечатлюніями прошлаго, какъ мимолетною молию, еще могутъ всъ эти мъста производить во мнъ нъсколько живое ощущеніе. Это какъ бы подчеркнутыя строки въкнигъ, которую когда-то читалъ и которую перечесть снова не было бы охоты... Ахъ, какъ бъдна собственными средствами моя природа, и какъ противоположна она натуръ поэта, что счастливъ, сознавая себя за быты и ъ и за бывающимъ...

<sup>\*\*)</sup> Какъ все это постоянное движенье взадъ и впередъ, всъ эти нежданныя встръчи знакомыхъ лицъ, все это прошлое, воскресающее съ такою полнотою жизни и толкающее подъ локоть настоящее, все это гнъздо новостей и животрепещущихъ современныхъ интересовъ,— какъ

Но въ 1870 году мы встръчаемъ уже слъдующія строки въ его письмъ, въ которыхъ, покидая прежній шутливый, ироническій тонъ, онъ какъ бы сдергиваетъ завъсу съ внутренняго міра души и раскрываетъ глубину гнетущаго его чувства. Поводомъ къ этимъ строкамъ послужило посъщеніе одного иностраннаго дипломата, знавшаго его еще за тридцать лътъ предъ тъмъ въ Мюнхенъ и напомнившаго Тютчеву многое изъ его прошлаго, чего не сохранила его память:

«... En présence de toutes се mémoires si vivantes, si

«...En présence de toutes ces mémoires si vivantes, si conscientes du passé, je me sens plus qu'aux trois quarts plongé dans le néant, qui ne laisse survivre en moi que le sentiment de l'angoisse...» \*).

Вскорт за этимъ письмомъ, въ концт того же года, скончался Николай Ивановичъ Тютчевъ, единственный братъ и, можно сказать, единственный другъ Өедора Ивановича, у котораго, внт семьи, было великое множество «друзей», но между ними ни одного, съ ктыт бы, преимущественно предъпрочими, дтился онъ всти тайнами мысли и сердца, съ ктыт бы состоялъ въ отношеніяхъ исключительно ттсной, задушевной дружбы. Николай Ивановичъ Тютчевъ любилъ брата не только съ братскою, но съ отцовскою нт коротокъ, такъ близко связанъ всею своею личною судьбою съ самаго дт ства. Немногіе понимали, что значила для Тютчева эта потеря, — и въ то время, какъ, по мнт по его св тскихъ пріятелей, онъ продолжалъ наслаждаться и пользоваться жизнью, вотъ что звучало и жило въ глубинт его души, вотъ какіе стихи сложились у него, дорогою изъ Москвы въ Петербургъ, когда онъ возвращался съ похоронъ брата. Эти стихи не только не назначались имъ для печати, но были

все это было бы по мив, меня бы освъжило и оживило! Какъ подобное мъстопребывание, сближая эпохи, помогло бы мив возстановить цъпь временъ, что составляетъ самую настоятельную чтотребность моего существа...

<sup>\*)</sup> Предъвсякою подобною памятью, — въ когорой столько жизни, такое сознаніе прошлаго, я чувствую себя точно уничтоженнымъ. Я чувствую, что уже болбе чбыть на три четверти погрузился въ небытіе, которое оставляеть во миб живымъ одно лишь ощущеніе томительной муки...

тщательно скрыты и даже въ семьъ его были извъстны лишь нъкоторымъ:

> Братъ, столько лътъ сопутствовавшій миѣ, И ты ушелъ, куда мы всъ уйдемъ, И я теперь на голой вышинъ Стою одинь—и пусто все кругомъ.

И долго-ль мив стоять здёсь одному? День, годъ, другой—и пусто будеть тамъ, Гдъ я теперь—смотрю въ ночвую тьму, Но что со мной не сознавая самъ...

Безсять по все, — и такъ дегко не быть!
При мит иль безъ меня — что нужды въ томъ?
Все будетъ тожъ — и вьюга также выть,
И тотъ же мракъ, и та же степь кругомъ.

Дии сочтены; утратъ не перечесть; Живая жизнь давно ужъ позади; Передоваго нътъ, и я какъ есть На роковой стою очереди...

Съ такимъ тайнымъ совнаніемъ въ сердцѣ, но не отставая отъ внѣшней жизни, продолжая по прежнему восхищать слушателей игривостью и блескомъ ума, и по прежнему бодрствовать мыслью, — встрѣтилъ Тютчевъ и другіе удары, обрушившіеся на него въ 1871 и въ 1872 годахъ, — потерею старшаго сына, несчастіе, болѣзнь и смерть своей дочери, Марьи Өедоровны Бирилевой, — молодой, прекрасной, замѣчательной умомъ и характеромъ женщины, скончавшейся отъ чахотки въ чужихъ краяхъ лѣтомъ 1872 года. Въ день Свѣтлаго Воскресенья того же года, Тютчевъ писалъ ей изъ Петербурга въ Меранъ:

День православнаго Востока, Святый, святый, великій день, Разлей свой благовъсть широко И всю Россію имъ одёнь.

Но и Святой Руси предъломъ Его призыва не стъсняй: Пусть слышенъ будеть въ мірѣ цѣломъ, Пускай онъ льется черезъ край,

Своею крайнею волною И ту долину захватя, Гдъ бъется съ немощію злою Мое родимое дитя.

Тотъ свътлый край, куда въ изгнанье Она судьбой увлечена, Гдъ неба южнаго дыханье Бакъ врачество липь пьетъ она...

О, дай болящей исцъленье, Отрадой въ душу ей полей, Чтобы въ Христово Воскресенье Всецъло жизнь воскресла въ ней...

Эти стихи, сколько мы знаемъ, были уже последними стихами Тютчева. Сильнъе сгустился мракъ около него, - тревожнее искаль онъ себе просвета и разсвянія... Обычные осенніе припадки подагры смінились головными болями: то быль недобрый внакъ. Нервное волнение возростало, - доктора, по обычаю, совътовали ему тишину, спокойствіе, рекомендовали поменьше читать и думать... Но Тютчевъ раздражался, не уступаль, упорно пытался жить какъ жилось ему прежде, и какъ не могъ онъ иначе жить... Несмотря на нъсколько случаевъ подозрительной дурноты, испытанной имъ въ гостяхъ, у знакомыхъ, несмотря на мучительныя боли въ головъ, онъ не хотълъ признавать власти недуга надъ своимъ умомъ и дарованіями, и наканун в новаго 1873 года, получивъ въсть о смерти Наполеона III, - сталъ было слагать стихи по поводу этого событія... Но къ его смущенію и ужасу-стихи не выходили, не повиновались ни звуки, ни риемы. Страшно напряглись его силы; онъ одолвлъ таки добровольно заданную имъ себъ работу, — но стихотвореніе вышло тажелое, темное, неправильное... Онъ самъ отнесъ его въ редакцію журнала; а въ первый день Января 1873 г., несмотря ни на какія предостереженія, вышель изъ дому для обычной прогулки, для посвщенія пріятелей и знакомыхъ... Его вскоръ привезли назадъ разбитаго параличемъ. Вся лъвая часть тёла была поражена, и поражена безвозвратно... Ноэто было только начало смерти...

Первымъ деломъ Тютчева, по мере того какъ онъ сталъприходить въ совнаніе, было — ощупать свой умъ. Жить значило для него мыслить, и съ первымъ, еще слабымъ возвратомъ силъ, его мысль задвигалась, занграла и засверкала, какъ бы тешась своею живучестью. Прикованный къ постели, съ ноющею и сверлящею болью въ мозгу, не имъя возможности ни приподняться, ни перевернуться безъ чужой помощи, голосомъ едва внятнымъ, онъ истинно дивилъ и врачей, и посътителей блескомъ своего остроумія и живостью участів къ отвлеченнымъ интересамъ. Онъ требовалъ, чтобъ ему сообщались всв политическія и литературныя новости, — онъпо каждому поводу готовъ быль пуститься въ серьезныя разсужденія, и напрасно усиливались врачи отстранить отъ негоэту «вредную при его состояніи д'ятельность»... «Это лишь возбужденіе, это ненормальное явленіе», -- увъряли доктора; «за симъ несомнънно послъдуетъ постепенное ослабленіе умственныхъ силъ, какъ всегда бываетъ при «выпотвнін или эксудаціи мозговыхъ артерій» — бользни неизлючимой, за которою непременно, месяца черезъ два - три, можеть быть черезъ шесть или немного болье, настанеть смерть». Доктора были правы въ опредъленіи бользии и ся скораго роковагоисхода, но они обманулись въ своихъ научныхъ расчетахъ относительно упругости мыслительных силъ своего паціента. Мыслительность была въ немъ природною, существенивишею жизненною стихіей, — могла угаснуть и угасла только последнею... Но она, конечно, выдавалась въ немъ еще арче, казалась еще поразительные въ виду его страшной физической немощи, во всей этой внишней обстановки смертельнаго недуга.

Тажело мирился Тютчевъ и съ этою обстановкою, и съ этою немощью. Не разъ, въ припадкъ тоски и раздраженія, порывался онъ напрячь всъ свои силы и стряхнувъ недугъ— встать на ноги, вернуть себъ свободу, выдти на вольный воздухъ,—но изнеможенный отъ напрасныхъ усилій падалъвъ обморокъ на постель. Человъкъ самый непосъдливый, самый подвижный, былъ какъ-бы казненъ неподвижностью. Однако по прошествіи мъсяца ему стало немного лучіце,—

и онъ нёсколько ободрияся духомъ, надёясь если не на выздоровленіе, то на значительное облегченіе своего паралича. Мысль его и слово окрёнли, онъ диктовалъ пространныя письма самаго серьезнаго содержанія, былъ въ состояніи иногда и самъ начертить нёсколько строкъ, насколько это было возможно въ его полудежачемъ положеніи. Къ этому именно времени и относятся, т. е. къ Февралю и Марту 1873 года, тё два письма, которыя были выше приведены, именно: одно о «Кесарё воюющемъ со Христомъ», т. е. объ отношеніи церкви къ государству,—другое по поводу философа Гартмана, гдё Тютчевъ говорить, что «la nature humaine, en déhors de certaines croyances et en proie aux réalités de la vie, пе реці être qu'un spasme de rage»... Вотъ еще нёсколько отрывковъ изъ писемъ Тютчева къ одной изъ его дочерей въ Москву, отъ того же времени:

«Je reçois à l'instant ta dernière lettre. Je me fais l'effet d'un homme qui continuerait à recevoir sa poste dans l'autre monde,—tant les choses du déhors ont peu de rapport avec mes conditions d'existence actuelles. Et ce qu'il y a de pire, c'est que si moi je ne suis pas mort, tout le monde l'est malheureusement bien pour moi. Je n'ai pas la moindre foi dans ma résurrection; dans tous les cas il y a quelque chose de fini et bien fini pour moi... L'essentiel c'est d'en prendre rigoureusement son parti. Nous passons toute nôtre vie dans l'attente de cet événement qui, quand il arrive, ne manque jamais de nous surprende. Il est de nous comme de ces gladiateurs que l'on gardait pendant des mois entiers pour l'arène et qui, je suis sûr, ne manquaient jamais d'être surpris le jour où ils étaient appelés à paraître...» \*).

<sup>1) ...</sup>Я сейчась получиль твое письмо. Я точно человёкь, который продолжаеть получиль почту на томь уже свёть, — до такой степени все внёшнее виветь мало соотношенія съ настоящими условіями мосго существованія. И что всего хуже, такь это то, что если я еще и не умерь, —все остальное къ несчастію умерло, и точно умерло, для меня. У меня нёть ни малёйшей вёры въ мое возстановленіе, во всякомъ случай есть что-то законченное, крёпко законченное для меня. Теперь главное въ томь, чтобъ умёть мужественно этому покориться. Мы проводимь всю жизнь въ чаянія этого событія, которое, когда настаеть, всегда.

«...Quant à mon état du moment, on m'assure de tous côtés qu'il va s'améliorant... Il v a certainement du mieux, mais ce mieux je ne le sens pas assez. J'attends que le soleil (du printemps) vienne le consacrer... \*) Въ томъ же письмъ, по поводу передвиженія, събяда и встречи между собою потентатовъ Европы, онъ замъчаетъ, что они, bien différents des augures de l'antiquité, ne cessent de se rencontrer sans rire, tout en exécutant avec la plus minutieuse ponctualité toutes les éxigences de l'étiquette... и потомъ, въ виду посвщенія Петербурга многими лицами высшаго Прусскаго общества, прибавдяеть: «On a certainement plus vite fait d'écrire quelques mauvaises plaisanteries sur le compte des Allemands. comme si cela expliquait quelque chose et comme si nous n'avions rieu de mieux à faire en vue d'une société aussi sérieuse, aussi avancée que la société prusienne, à qui nous aurions à emprunter tant de choses, à commencer par la liberté de la pensée qui en Prusse seulement se trouve. à l'heure qu'il est, hors de conteste \*\*), à l'égal d'un autre droit tout aussi généralement reconnu: le droit de chacun de respirer sa part d'air ambiant. Quand on pense que dans ce pays-là cette liberté illimitée de la pensée s'accorde intimement avec le respect d'une autorité forte, légitime et traditionnellement respectée» \*\*\*)! Мысль о положенін печатнаго

непремънно преисполняеть насъ изумленія. Мы похожи на гладіаторовъ, которыхъ сберегали цълые мъсяцы для арены, и которые, я увъренъ, непремънно всякой разъ поражались нечаянностью, въ тотъ день, когда имъ назначалось явиться...

<sup>\*) ...</sup> Что касается до моего настоящаго положенія, то со всёхъ сторонъ меня увёряють, что оно постоянно улучшается... Есть, конечно, улучшеніе, но я его недовольно ощущаю. Я жду, чтобъ весеннее солнце дало ему свое освященіе...

<sup>\*\*)</sup> Исплючая Англін, конечно, на континентъ.

<sup>\*\*\*)</sup> Сейчасъ же пустили въ ходъ плохія шутки на счетъ Нѣмцевъ, какъ будто этимъ что-небудь объясняется, какъ будто намъ нечего и дѣлать другаго въ виду такого серьезнаго, такого рязвитаго общества, каково Прусское, у котораго мы могли бы многое позаимствовать, начиная съ свободы мысли. Въ настоящую минуту только въ Пруссіи эта свобода стоитъ внѣ всякаго спора, подобно другому праву, также все-

слова въ Россіи не покидала его и въ болівни, и когда въ Май того же года появилось въ «Русскомъ Архивів» его нисьмо о цензурів, писанное 16 літт назадъ, онъ между прочимъ продиктоваль въ Москву слідующія строки:

«En relisant mon mémoire qui est encore à l'heure qu'il est palpitant d'actualité, je me suis convaincu que ce qu'il y a de moins utile dans les choses de ce monde, c'est d'avoir la raison pour soi. Dans 30 ans tout le monde certainement pensera sur toutes ces questions ce que je pensais alors, mais en attendant le mal aura été fait, et probablement un mal irréparable. Je suis curieux de voir l'effet que cette publication produira dans les sphères gouvernementales... Mais je suis bien niais de me préoccuper de ce qui n'a plus aucun rapport vivant à moi! Je devrais me considérer comme un spectateur après que la toile est tombée et qui n'a plus autre chose à faire que de ramasser ses effets pour regagner la porte» \*).

Здёсь кстати упомянуть, что вмёстё съ болёзнью стала проявляться у Тютчева небывалая до тёхъ поръ забота о своемъ авторскомъ и вообще личномъ значении. Но она проявлялась такъ скромно и какъ бы стыдливо, что нельвя было видёть ее безъ какого-то грустнаго умиленія. Умирающій, онъ невольно озирался назадъ, на свою пройденную жизнь,

общепризнанному-праву для каждаго дышать своею частью воздуха его окружающаго... Какъ подумаешь, что въ этой страни эта безграничная свобода мысли уживается самымъ искреннимъ, тъснымъ образомъ съ уваженіемъ къ власти сильной, законной, по преданію чтимой!..

<sup>\*) ...</sup> Перечитывая мою записку, которая и въ настоящій мигь трепещеть современнымъ интересомъ, я убъдился, что самая безполезная вещь на семъ свъть быть правымъ. Черезъ 30 лъть всъ, конечно, будуть думать объ эгомъ предметь то же, что я тогда думаль, но зло будеть уже сдълано, и, въроятно, зло непоправимое. Мит любопытно бы видъть впечатльне, которое произведеть въ правительственныхъ сферахъ обнародованіе этой записки... Но какъ простодушно-глупо съ моей стороны озабочиваться тъмъ, что не имъеть уже никакого живаго отношенія ко мит! Мит следовало бы смотръть на себя какъ на зрителя, которому, послъ опущенія занавъса, ничего другаго не остается, какъ подобрать свои вещи и направиться къ двери...

невольно подводиль итогъ подъ свое существованіе; ему не хоттьлось совствить безследно исчетнуть для міра, и онъ почти съ детскою радостію встретиль появленіе въ Русской печати, именно въ Р. Архиве, своихъ двухъ статей, — которыя были имъ самимъ такъ долго пренебрежены и забыты. Онъ заставиль прочесть ихъ себъ и быль ими доволенъ... Онъ постоянно пытался удостовъриться въ себъ самомъ, въ асности своего сознанія,—il cherchait à constater son identité, какъ върно замътиль кто - то изъ его знакомыхъ. Поэтому онъ быль немало утъшенъ извъстіемъ, что письма политическаго содержанія, диктованныя имъ уже въ бользни къ одной Русской дам'в въ Парижъ, были ею сообщены Тьеру, и что Тьеръ, живо заинтересованный ими, просиль отъ него дальнъйшаго разъясненія и вообще продолженія переписки: «стало-быть»,—выражился Тютчевъ, и такъ странно, необычно было слышать именно отъ него эти выраженія,— «стало быть я не совствить же лишился способностей, какія у меня были...» Но что было особенно поразительно - это утрата имъ, рядомъ съ сохраненіемъ острой и логической мысли, способности къ поэтической мърной ръчи. Позывъ къ стихотворчеству сказывался въ немъ безпрестанно; онъ часто твердилъ стихи про себя, часто принимался за диктовку, но не замючаль, что стихамъ недоставало то мёры, то риемы, что они выходили какимъ - то неяснымъ поэтическимъ бредомъ. Онъ какъ бы потерялъ музыкальный слухъ, власть надъ гармоніей слова: поэтическое творчество было, очевидно, ему уже не подъ силу. Какъ ни совъстно употребить слишкомъ уже опошленное сравнение съ «разбитою лирою», но оно невольно припоминалось каждому при видъ этихъ печальныхъ, тщетныхъ попытокъ когда-то самаго гармоническаго изъ поэтовъ: рука, по привычкъ, протягивалась къ струнамъ, но струны дребезжали, ослабленныя и порванныя.

Тютчевъ не устрашался смерти, но жалёль о жизни, дорожиль живымъ. Еще въ началё болёзни онъ исповёдывался и пріобщился Св. Тайнъ, охотно бесёдоваль съ нёкоторыми знакомыми священниками, которыхъ удивляль вёрностью и глубиною своихъ сужденій о христіанствё и церкви; въ долгіе часы своихъ страдальческихъ безсонныхъ ночей, онъ любилъ пускаться въ разговоры съ ухаживающею за нимъ сестрою милосердія, терибливо слушаль ея чтеніе изъ священныхъ книгъ, ея добродушно назидательные разсказы и ръчи, умилялся простотою ея благочестія и въры, — но, признавая суетность и бренность всего земнаго, самъ онъ, пока оставался на земль, не могь, не хотьль отказываться и не отказывался ни отъ какого живаго человъческаго интереса... Его участіе къ дёламъ міра сего, къ политикъ и литературъ, усиливалось съ каждымъ днемъ. Ему видимо становилось лучше; его перевезли въ Царское Село, поговаривали даже о повядкъ за границу... Вдругъ, именно 11 Іюна, новый ударъ или новый припадокъ быстро двинулъ его къ могилъ. Его внезапно охватили судороги и сибнились опъценвнісмъ. Всв полагали, что онъ умеръ, или умираетъ; но недвижимый, почти бездыханный, онъ сохраняль совнаніе. И когда чрезъ нъсколько часовъ опъпенение миновало - первый вопросъ его, произнесенный чуть слышнымъ голосомъ, быль: «какія последнія политическія известія?»

Тъмъ не менъе съ этого дня положение Тютчева ръвко измънилось: отъ него стало трудно добиться слова; онъ съ каждымъ часовъ слабълъ, да ему очевидно уже и не хотълось говорить; большую часть времени лежаль онъ какъ бы въ забыть в или полуснъ; но то быль не полусонъ и не забытье. Er hörcht, er denkt, замычаль, къ изумленію своему, Намецъ-докторъ, уловивъ его взглядъ или всмотравшись въ черты его лица. Иногда, освъженный дъйствительнымъ сномъ, онъ смотрелъ открыто и ясно; вокругъ него велись речи его домашними и родными, но онъ молчалъ и казался погруженнымъ въ размышленіе. Было ясно, что вившная жизнь все дальше и дальше уходила отъ Тютчева, со всёми своими разнообразными интересами, и онъ думалъ какую - то свою упорную, неотвязную думу... Порою, однако, на настоятельные вопросы врача и родныхъ, онъ прерывалъ молчаніе и даваль отвіты еще запечатлівные остроуміємь и ироніей... Черезъ 9 дней припадокъ повторился. Опъпенъніе было такъ сильно, что по распоряжению семьи приглашенный священникъ прочелъ надъ нимъ отходную, но черезъ полдня онъ ожилъ и когда его стали поздравлять съ улучшеніемъ его состоянія и обнадеживать возстановленіемъ силь, онъ замътилъ грустно - иронически, что не дальше какъ утромъ

его уже «отпъли» и прервалъ разговоръ вопросомъ: «какія получены подробности о взятіи Хивы»? Хивинскій походъ занималъ его сильно, и онъ съ самаго начала внимательно слъдилъ за нимъ по газетамъ... Этотъ припадокъ былъ послъднимъ.

Несмотря на всв увъренія докторовъ, что Тютчеву остается жить день-два, онъ прожиль еще недвли три, — но эта жизнь была медленною агоніей. Все постепенно изнемогало въ немъ, никло и умирало, — не омрачилось только сознаніе и не умирала мысль... Иногда онъ какъ бы вновь возбуждался, жаловался на мучительное страданіе, особенно въ мозгу. Faites un peu de vie autour de moi \*), сказаль онъ однажды дочери, — но такое возбужденіе было минутное, а скоро и совсёмъ затихло. Онъ ночти вовсе замолкъ.

Раннимъ утромъ 15 Іюля 1873 года, лице его внезапно приняло какое-то особенное выраженіе торжественности и ужаса; глаза широко раскрылись, какъ бы вперились въ даль, — онъ не могъ уже ни шевельнуться, ни вымолвить слова, — онъ, казалось, весь уже умеръ, но жизнь витала во взоръ и на челъ. Никогда такъ не свътилось оно мыслью, какъ въ этотъ мигъ, разсказывали потомъ присутствовавшіе при его кончинъ. Вся жизнь духа, казалось, сосредоточилась въ одномъ этомъ мгновеніи, вспыхнула равомъ и озарила его послъднею верховною мыслью... Чрезъ полчаса вдругъ все померкло, и его не стало...

Онъ просіяль и почась...

<sup>\*)</sup> Пусть будеть нъсколько жизни вокругь меня.

# Приложенія.

I.

## Статья барона Ифеффеля, напечатанная въ газетъ l'Univers.

A m. Laurentie, rédacteur de l'Univers.

Ostende, ce 6 Août 1873.

Monsieur,

Vous n'apprendrez pas sans regret la mort de m-r de Tutchef. Il a succombé le 27 Juillet aux suites de l'attaque d'apoplexie qu'il avait essuyée le 13 Janvier, jours de l'an russe. Avec lui a disparû un des meilleurs et des plus brillants esprits que comptât la Russie. Aux dons les plus variés de l'intelligence il joignait ceux non moins précieux de l'imagination. Ignorant de la langue russe, je ne puis juger des mérites de ses poésies. Nais des autorités compétentes m'ont assuré qu'il méritait une place des plus distinguées parmi les poëtes lyriques de son pays. Vous avez été à même d'apprécier sa prose. Il parlait et écrivait le français aussi purement que sa langue maternelle. Son style avait à la fois de la chaleur et du trait. On cite de lui des mots pleins d'originalité qui mériteraient d'être recueillis. Ils tombaient de ses lèvres sans qu'il parût s'en douter, portant à fond, sans jamais blesser.

Je connaissais m-r de T. depuis l'année 1830. Attaché à cette époque comme 2-d secrétaire à la légation de Russic à Munich, ce jeune homme de 26 ans mesura avec une rare sagacité les suites de la révolution de Juillet. «Les ordon-

nances du roi Charles X, disait-il, sont le testament de l'ordre politique et moral en Europe. Les Français regretteront plus tard d'en avoir méconnu la sagesse et la nécessité».

Quarante années de troubles et de bouleversements n'ont que trop confirmé ce jugement. En 1848, retourné depuis quelques années dans sa patrie, il reconnut aussitôt de quoi il s'agissais dans l'effondrement universel qui suivit la chute de Louis Philippe. La révolution n'en voulait plus seulement aux rois et aux gouvernements établis: elle visait, dès lors. comme aujourd'hui, la société de Dieu lui-même, sans lequel il n'y a pas de société possible. Dans un mémoire devenu célèbre, m-r de T. prit hautement la défense de l'ordre des Jésuites \*), objet de la haine et des calomnies du parti soidisant libéral aussi bien que des démagogues... «En frappant les Jésuites, écrivait il, on espére démolir l'Eglise. Supprimer les Jesuites, c'est désosser le catholicisme, C'est à quoi tendent en ce moment-même, avec non moins de violence, mais plus d'habileté, les efforts de m. de Bismark qui sait, qu'en proscrivant cet ordre actif et dévoué, il prive l'Eglise de son principal soutien. -L'Autriche, ahurie et dévoyée, se détourna en 1854 de la Russie qui l'avait sauvéc. A ceux qui s'étonnaient de son ingratitude, m. de T. répondait: «La peur ne raisonne pas. L'Autriche est un Achille dont le talon est partout. Elle se brouille avec ses amis pour ne pas se compromettre vis-à-vis de ses ennemis. Peine inutile! Le canon qui bat en brèche Sévastopol la chassera de l'Italie!...>

La guerre de 1870 ne le laissa pas un instant dans le doute sur ses conséquences probables. Prévoyant de bonne heure le triomphe de la Prusse, il ajoutait: «Ce sera le triomphe du protestantisme devenu synonyme du rationalisme, la chute de la papauté, l'oppression des consciences au profit de l'incrédulité, de la persécution religieuse au nom de la civilisation! Que la France ne s'y trompe point: l'expiation, trop longtemps ajournée, va commencer pour elle. Dans peu d'années elle aura accompli le cycle séculaire des crimes, des

<sup>\*)</sup> Это совершенно невърно. Мы уже объяснили это достаточно въ нашемъ біографическомъ очеркъ.

fautes et des malheurs qui composent son histoire depuis 89. Aura-t-elle la force, — chrétiennement parlant force signifie humilité — aura-t-elle la force de s'avouer sa trop longue erreur, de retourner en arrière de rompre avec les funestes principes de la révolution, de redevenir chrétienne et monarchique? Sinon, son éclipse sera définitive et irrévocable.

Cette clairvoyance qui distinguait m-r de T. dans le domaine de la politique, il la transportait également dans le champ des spéculations métaphysiques. Je me souviens d'avoir assisté dans ma jeunesse à des entretiens pleins d'intérêt entre lui et le célèbre Schelling, préoccupé de l'idée de réconcilier la philosophie avec le christianisme dépouillé à la vérité de l'auréole de la révélation divine. «Vous tentez une œuvre impossible, lui objectait m-r de T. Une philosophie, qui rejette le surnaturel et qui veut tout prouver par la raison, doit fatalement dériver vers le matérialisme pour se noyer dans l'athéisme. La seule philosophie compatible avec le christianisme est contenu tout entière dans le Catéchisme. Il faut croire ce que croyait Saint Paul, et après lui Pascal, plier le genou devant la Folie de la Croix, ou tout nier. Le surnaturel est au fond ce qu'il y a de plus naturel à l'homme. Il a ses racines dans la conscience humaine très supérieure à ce qu'on appelle la raison, cette pauvre raison qui n'admet que ce qu'elle comprend, c'est à dire rien!»

Ainsi parlait cet homme, né pour la méditation, pour le travail du cabinet, et dont la vie, par une singulière contradiction du sort, s'est écoulée pendant près de cinquante ans dant les salons. Né et vivant en France, il aurait sans nul doute laissé après lui des monuments qui eussent perpétué sa mémoire. Né et vivant en Russie, ayant pour unique auditoire une société plus curieuse qu'instruite, il a jeté aux quatre vents de la conversation des trésors d'esprit et de sagesse, encore plus vite oubliés que répandus.

#### II.

### Хронологія стихотвореній Тютчева.

Вотъ хронологическій ходъ поэтическаго творчества Тютчсва, указанный вържрестоматіи г. Гербеля «Русскіе поэты», но, по возможности, провъренный и исправленный нами.

Стихотворенія Тютчева появились въ печати, въ первый разъ и съ полнымъ именемъ автора, въ альманахѣ Уранія, изданномъ въ 1826 году М. П. Погодинымъ. Они были присланы изъ Мюнхена, именно: Къ Нисъ, Пъснъ Скандинавскихъ воиновъ (оба переводныя) и Проблескъ. Въ этой послъдней піесъ встръчаются уже нъкоторыя достоинства и особенности Тютчевскаго стиха. Она начинается такъ:

Слыхаль ли, въ сумракъ глубокомъ Воздушной арфы легкій стонъ, Когда въ полуночь ненарокомъ Дремавшихъ струнъ встревожитъ сонъ?

и кончается слъдующею строфою:

И отягченною главою, Одиниъ дученъ ослъплены, Вновь упадаемъ не къ покою, Но въ утомительные сны.

Всѣ три пьесы перепечатаны въ изданіи 1854 года, но въ альманахѣ подъ ними помѣчены числа 1822 и 1824 года. Въ 1827 году въ альманахѣ Сѣверная Лира, изданномъ Раичемъ, помѣщены Тютчевымъ пять переводныхъ стихотвореній: Поснь радости Шиллера (съ помѣткою: Минхенъ, Февраль 1822 г.), Саконтала (изъ Гейне) Другъ, откройся предо мною и Съ чужой стороны (оба изъ Гейне), Въ альбомъ друзъямъ (изъ Байрона), и два оригинальныхъ: къ Н..., помѣченное 23 Ноября 1824 г.: вмѣсто полнаго имени только Т. Эта прекрасная пьеса обезображена неправильною риомою въ духѣ тогдашнихъ нашихъ «классиковъ»; напримѣръ:

Таковъ горъ духовъ небесныхъ свътъ; Лишь въ небесахъ дается онъ, нобесный: Въ ночи гръха, на диъ ужасной бездны, Сей чистый огнь, какъ пламень адскій жжетъ.

Другое стихотвореніе *Слезы* («Люблю, друзья, ласкать очами»), съ эпиграфомъ заимствованнымъ у Грея и, въроятно, подражаніе Грею.

Ни Пъснъ радости (переводъ недурной, но слишкомъ вольный), ни Къ Н., не включены въ изданія 1854 и 1868 г.

Въ Съверныхъ Цвътахъ Дельвига 1827 г. напечатано: «Подражаніе Арабскому»:

Клянусь коня волнистой гривой И брызгомъ искръ его копытъ, Что голосъ Бога справедливый Надъ міромъ скоро прогремитъ. Клянусь вечернею зарею И блесковъ утра золотывъ: Онъ семь небесъ своей рукою Одно воздвигнуль за другимъ. Не Онъ ли яркими огнями Зажегь сей безпредъльный сводъ?-И Онъ же легкими крылами Парящихъ птицъ хранитъ полетъ. Когда же пламенной струею Сверкаютъ гордо небеса, Надъ озаренною землею Не Бога им блестить краса? Безъ въры въ Бога, мино, мино Промчится радость бытія... Пошлетъ ли онъ огонь безъ дына, И дымъ пошлетъ ли безъ огня?..

Эта пъеса, подписанная  $\Theta$ . T., не вошла въ полное собраніе его стихотвореній.

Въ Галатев 1829 и 1830 г. помещены: Къ друзьямъ, При посылкъ Пъсни радости Шиллера (стихотворение очень слабое, вероятно написанное одновременно съ переводомъ въ 1823 г.); Лътній вечеръ, пьеса, въ которой можно бы увнать Тютчева даже безъ подписи; вотъ последняя строфа:

И тайный трепеть, какъ струя, По жиламъ пробъжалъ природы, Какъ бы горячихъ ногь ея Коснулись ключевыя воды.

Эти двѣ ніесы, равно какъ и Вечеръ («Какъ тихо вѣетъ надъ долиной») не включены въ полное собраніе. Затѣмъ: Могила Наполеона, Видюніе, Гроза (Люблю грозу въ началѣ Мая), Сны («Какъ океанъ облемлетъ шаръ вемной»), Утро въ горахъ, Олеговъ, щитъ, Cache-cache, изъ Фауста. Привътствіе духа (изъ Гете), и еще нѣкоторыя переводныя, помѣщены въ обоихъ изданіяхъ 1854 и 1868 годовъ.

Къ 1826 году относится и посланіе къ А. В. Шереметеву, напечатанное въ изданіи 1868 г.

Въ Молвъ 1835 года появилось «Silentium».

Въ Современникъ 1836 года помъщены: 1) Утро въ горах (напечатанное въ 1830 г. въ Галатеъ), 2) Снюжныя горы, 3) Иолдень, 4) Весеннія воды, 5) Чтд ты клонишь надъ водою? 6) Какъ океанъ объемлетъ шаръ земной (напечатано было Галатеъ 1830 года), 7) Я помню время золотое, 8) Не то чтд мните вы природа, 9) И гробъ опущенъ ужъ въ могилу, 10) Silentium (напечатано было въ Молвъ), 11) Какъ птичка раннею зарей, 12) Какъ надъ горячею золой, 13) Въ душномъ воздухъ молчанье, 14) Душа моя—элизіумъ тъней, 15) О чемъ ты воешь, вътръ ночной? 16) Душа бъ хотила быть звиздой, 17) Цицеронъ, 18) Фонтанъ, 19) Двумъ сестрамъ, 20) Востокъ бълълъ, 21) Потокъ сгустился и тускнъстъ, 22) Яркій снюгь сіялъ въ долинь, 23) Сонъ на моръ, 24) Вечеръ мілистый и ненастный.

Въ Современникъ 1837 г.: 25) Песокъ сыпучій по кольни (помъчено 1830 годомъ), 26) Тамъ гдъ горы, убъгая, 27) Черезъ Ливонскія я проъзжаль поля (помъчено 1830 годомъ), 28) Надъ виноградными холмами.

Въ томъ же журналъ 1838 года: 29) Смотри, какъ Западъ разгорълся, 30) Итальянская вилла (написано гораздо раньше) 31) Арфа Скальда.

1839 года: 32) Весна, 33) Такт здись-то суждено намъ было (въ нъкоторыхъ рукописныхъ спискахъ стоитъ помъта

1 Дек. 1837 г.); 34) Лебедь, 35) День и Ночь, 36) Не вырь, не вырь поэту, дыва.

1840 года: 37) Осенній вечерь, 38) Сь какою ньгою, сь какой тоской влюбленной, 39) Давно-ль, давно-ль, о Югь блаженный.

Въ Раутъ 1853 г., изданномъ Н. В. Сушковымъ, напечатанъ его переводъ изъ Шиллера: «Поминки».

Въ промежуткъ между 1840 и 1854 г. написано Тютчевымъ до 50-ти стихотвореній, нигдъ, кажется, въ то время не напечатанныхъ; во всякомъ случать съ 1840 до 1850 г. Тютчевъ вовсе не выступалъ въ печати. Мы не перечисляемъ этихъ 50-ти стихотвореній, такъ какъ хронологическій ходъ его творчества не представляетъ уже особеннаго интереса въ эпоху полной зрълости его поэтическаго таланта. Въ 1854 г. вышло первое полное собраніе его стихотвореній, сначала въ Майской книжкъ Современника 1854 г., потомъ отдъльнымъ оттискомъ, съ 96 піесами и съ слъдующимъ предисловіемъ, написаннымъ И. С. Тургеневымъ отъ имени редакціи Современника (который въ то время издавался И. И. Панаевымъ и Н. А. Некрасовымъ):

«Получивъ отъ Ө. И. Тютчева право на изданіе его стихотвореній, редакція Современника помъстила въ этомъ собраніи и тъ стихотворенія, которыя принадлежать къ самой первой эпохъ дъятельности поэта и теперь были бы, въроятно, имъ самимъ отвергнуты. Но мы сочли за лучшее дать публикъ изданіе по возможности полное. Такимъ образомъ, въ настоящемъ собраніи представляется публикъ вся поэтическая дъятельность поэта, за исключеніемъ нъсколькихъ піесъ, совершенно незначительныхъ».

Тютчевъ, при этомъ изданіи, былъ очевидно самъ въ сторонъ; за него распоряжались, рядили и судили другіе. Мы убъждены, что онъ даже и не заглянулъ въ эту книжечку. Съ того времени стихотворенія Тютчева стали появляться въ печяти довольно часто, по крайней мъръ уже безъ большихъ перерывовъ, — въ Современникъ, Русской Бесъдъ, Днъ, Русскомъ Въстникъ и въ другихъ періодическихъ изданіяхъ.

Въ 1868 году вышло новое изданіе стихотвореній Тютчева, съ прибавленіемъ къ прежнимъ 96-ти еще 77-ти

піесъ. Не было никакой возможности достать подлинниковъ руки поэта, для стихотвореній еще не напечатанныхъ, -- ни убъдить его просмотръть эти пьесы въ тъхъ копіяхъ, которыя удалось добыть частью отъ разныхъ членовъ его семейства, частью отъ постороннихъ. Между темъ некоторыя изъ этихъ копій были ошибочны, или несогласны между собой. Пришлось выбирать лучшія и печатать безъ всякого участія со стороны самого автора. Мало того, ему было доставлено оглавленіе всей предполагавшейся книжки: оно пролежало у него мъсяцъ и было возвращено-не просмотрънное; онъ даже и не взглянуль на него. Когда же изданіе было окончено печатаніемъ, и ему предварительно быль прислань экземплярь, то кто-то изъ присутствовавшихъ, разсматривал при немъ книжку, обратилъ его внимание на нъкоторыя стихотворенія, которыхъ появленіе въ печати было по нівсоторымъ причинамъ для Тютчева нежелательно. Нужно было эти стихотворенія исключить, для чего нівкоторыя страницы перепечатать. При этомъ случав Тютчеву пришлось прочесть оглавление всей книжки, и онъ быль огорчень помъщениемъ многихъ, дъйствительно очень слабыхъ и мелкихъ стихотвореній, -- которыя впрочемъ въ изданіи 1868 г. были только перепечатаны съ изданія Современника. Ему было пріятно походить на какого-пибудь надменнаго собою риомача, который дорожить каждою строкою своего пера, каждымъ словомъ, излетввшимъ изъ устъ, -- тогда какъ Тютчевъ во всю жизнь свою ни разу не принималь ни позы, ни осанки «автора». Но делать было нечего, — потому что оглавление было уже на его предварительномъ просмотръ и возвращено было имъ для изданія безъ поправокъ и исключеній, какъ имъ одобренное. Чувство свое, по поводу этой книжки, выразиль онь въ стихахъ, написанныхъ на оберткъ экземпляра, посланнаго къ его старинному пріятелю, М. П. Погодину:

> Стиховъ монхъ вотъ списокъ безобразный; Не заглянувъ въ него, дарю имъ васъ. Не могъ склонить своей я лёни праздной, Чтобы она хоть вскользь имъ занялась. Въ нашъ вёкъ стихи живутъ два-три мгновенья, Родились утромъ, къ вечеру умрутъ...

Такъ чтожъ туть хлонотать? Рука забвенья Свершитъ и здёсь свой корректурный трудъ \*).

Послё изданія 1868 года Тютчевыме написано довольно много стихотвореній, изъ которых нёкоторыя напечатаны, а нёкоторыя не появлялись еще въ печати. По кончинё Тютчева, отыскалось еще нёсколько піесь, писанныхъ къразнымъ лицамъ. Такихъ, до сихъ поръ безвёстныхъ, произведеній, можетъ быть, еще найдется немало.

#### III.

# Некрологъ О. А. Тютчева, помѣщенный въ Journal de St.-Pétersbourg, 18 Іюля 1873 года.

Nos lecteurs connaissent la triste nouvelle de la mort de m. le conseiller privé Théodore Ivanovitch Tutchew, décédé à Tsarskoé-Célo le 15 Juillet.—Les derniers devoirs lui ont . été rendus aujourd'hui, mercredi, au couvent de Novo-Diévitchi. La cérémonie funèbre a eu lieu à neuf heures du matin, en présence de la famille et des amis du défunt, sans autre appareil qu'une douleur profonde et recueillie, et d'unanimes regrets pour la mémoire de cet homme de cœur, que rien ne remplacera auprès de tous ceux qui l'ont connu.

Theodore Ivanovitch Tutchew était une des personnalités éminentes de notre société, un type original et sympathique. Foncièrement poète, dans le sens le plus élevé du mot, son esprit habitait les régions supérieures de la pensée humaine, sous tous ses aspects, même les plus sérieux. C'est là ce qui, à côté des vives et brillantes étincelles de cette intelligence hors ligne, lui imprimait une largeur de vues remarquable. Nous ignorons s'il existe un recueil complet de ses œuvres poétiques: il y attachait d'ailleurs peu d'importance. C'étaient comme des fruits mûrs qui naissaient et tombaient d'eux-mêmes du travail permanent de sa pensée. Il en était de même de ces mots si nombreux, si fins, si spirituels, qui

<sup>\*)</sup> Всабдъ затъмъ Тютчевъ, противъ обыкновенія, прислалъ Погодину варіантъ, въ которомъ последній стихъ замененъ такъ: Исправить все чрезъ иссколько минутъ

lui échappaient dans la conversation, sans qu'il les cherchât, mots qu'il oubliait aussitôt dits, mais qui restaient dans le souvenir de tout le monde, parcequ'ils étaient marqués au coin du véritable esprit, de celui du meilleur aloi, saisissant les côtés vifs, les arêtes lumineuses des choses, et, sous une forme légère, dégagée de tout fiel, atteignant jusqu'au fond.

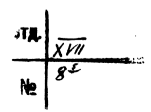
Mais ce qui distinguait éminemment Théodore Ivanovitch Tutchew, ce n'était point seulement son esprit, c'était un cœur ardent qui était le véritable mobile de toute son activité. Il apportait au milieu des choses les plus sérieuses de la vie, jusque dans les régions froides de la politique, un courant chaud venant du cœur, semblable à ces tièdes reflux du Gulf-Stream qui fondent les glaces de l'extrême. Nord et y répandent la chaleur et la vie. C'est là ce qui lui assigne une place marquante parmi ses contemporains et ce qui caractérise l'influence sociale éminente qu'il a exercée jusqu'à ses derniers jours. Si, dans le monde des affaires, rien de sensé ne se fait que par la raison, on peut dire que rien de véritablement grand et fécond ne s'accomplit que par les inspirations du cœur.

Aussi personne n'a-t-il accueilli avec plus d'enthousiasme que lui les grands faits accomplis sous l'initiative de notre Souverain bien-aimé et qui ont appelé la Russie à une vie nouvelle. Ces réformes répondaient aux plus ardentes aspirations de Théodore Ivanovitch Tutchew, car le sentiment où se résumait toute son âme, toute sa nature intellectuelle et morale, c'était son patriotisme, sa foi sans bornes dans l'avenir de la Russie, dans ses déstinées, dans sa mission historique et providentielle. Ce patriotisme, plongeant ses racines jusqu'au fond de la vie nationale, et s'éclairant du dehors par la culture la plus complètement cosmopolite, constituait l'un des plus grands charmes et l'un des plus sérieux mérites du défunt.

Ne vivant que par l'activité intellectuelle, il s'était pénétré de tout ce que les progrès de l'esprit humain ont accompli depuis des siècles dans toutes les branches de la philosophie, de la littérature et de la politique; son érudition sous ce rapport était universelle. Mais loin de permettre que cette culture étrangère, où s'affinait et se trempait son esprit, altérat en lui le vif sentiment de la nationalité russe, il avait au contraire mis toute cette science acquise au service de son patriotisme, et la poésie déversant sur tout cet ensemble de notions acquises, d'esprit naturel et de sentiments innés, de lumineux rayons émanés d'un cœur chaud, a fait de lui ce qu'il était, un écrivain persuasif par conviction, un publiciste honnête et droit, un causeur incomparable, toujours écouté et aimé, faisant partout la propagande de la foi, de l'espérance, de l'enthousiasme pour tout ce qui est bon, grand et beau. C'est sous ce point de vue surtout que sa mission sociale a été noble et utile; il l'a remplie jusqu'aux derniers momentsy de sa vie, alors même que l'enveloppe épuisée de cette âme ardente trahissait déjà ses forces et faisait pressentir sa fin. Il semble que de telles intelligences ne devraient point s'éteindre! Aussi survivent-elles à la destruction de la matière par les sympathies qu'elles ont acquises et par les germes de lumière, de chaleur et de vie qu'elles ont semés à profusion durant leur passage sur la terre.

Cette immortalité de l'affection et du souvenir est acquise à Théodore Ivanovitch Tutchew, et jamais larmes plus sincères n'ont été répandues que celles versées sur l'humble tombe où descendait un grand esprit.









5 - 40 de - 30



PG 3361 75263

STANFORD UNIVERSITY LIBRARIES CECIL H. GREEN LIBRARY STANFORD, CALIFORNIA 94305-6004 (415) 723-1493

